
        
            
                
            
        

    
PHẬT LỊCH 2554 -2010 

ẤN QUANG PHÁP SƯ  

VĂN SAO TỤC BIÊN  

(Quyển Thượng) 

印光法師文鈔續編 

(上) 

Chuyển ngữ:  

Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh & Hiệu đính:  

Minh Tiến & Huệ Trang & Đức Phong 

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

2

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

 Niệm Phật phương năng tiêu túc nghiệp, 

 Kiệt thành tự khả chuyển phàm tâm

 Niệm Phật mới hòng tiêu túc nghiệp, 

 Kiệt thành sẽ tự chuyển phàm tâm. 

 Đạo nghiệp vị thành, cảm sử thử tâm tán loạn, 

 Tử kỳ tương chí, lực từ nhất thiết ứng thù  

 Đạo nghiệp chưa thành, há dám để tâm này tán loạn, 

 Kỳ chết sắp đến, tận lực từ tạ mọi thù tạc 

 Ưng đương phát nguyện, nguyện vãng sanh, khách lộ 

 khê sơn, thiết mạc tùng đầu tái quyến luyến. 

 Tự thị bất quy, quy tiện đắc, cố hương phong nguyệt, 

 trực tu toàn thể tổng thân thừa. 

 Hãy  nên  phát  nguyện,  nguyện  vãng  sanh,  núi  khe  nẻo 

 khách, từ rày thôi quyến luyến. 

 Tự mình chẳng về, về liền được, gió trăng quê cũ, toàn 

 thể hãy tự vâng 

 Bế hộ cự lai nhân, thống niệm tử kỳ tương chí, 

 Chuyên  tâm  tu  tịnh  nghiệp,  thâm  tàm  đạo  nghiệp  vị 

 thành

 Đóng cửa chẳng tiếp ai, xót nghĩ thân này sắp chết, 

 Chuyên tâm tu tịnh nghiệp, thẹn thay đạo nghiệp chưa 

 thành

3

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

4

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Lời Tựa 

Ấn Tống Ấn Quang Văn Sao Tục Biên 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  [không  gì]  ra  ngoài  [phạm  vi  của  nó] 

được, như trời che khắp, như đất nâng đều. Không một pháp nào chẳng 

được kiến lập từ pháp này, không một ai chẳng được pháp này un đúc. 

Do hết thảy các pháp Đại, Tiểu Thừa đức Như Lai đã nói trong suốt một 

đời đều là tùy theo căn tánh của chúng sanh mà nói, hoặc khế lý nhưng 

chẳng thể khế hợp khắp mọi căn cơ; hoặc khế cơ nhưng chẳng thể khế 

hợp chí lý (lý tột cùng) một cách triệt để. Vì thế, bản hoài xuất thế độ 

sanh của đức Như Lai bị khuất lấp chưa được thông suốt, đại pháp khiến 

cho chúng sanh được liễu thoát ngay trong đời này còn bị ẩn kín chưa 

được tỏ bày. [Pháp hội] Hoa Nghiêm tuy đã hướng dẫn về Tây Phương, 

nhưng  hàng  Nhân,  Thiên,  Quyền  Thừa  [Bồ  Tát]  chưa  được  nghe.  Các 

kinh cũng nhiều phen nói đại lược những đầu mối tốt lành, nhưng cương 

yếu  pháp  môn  chưa  được  đặt  để.  Do  vậy,  đức  Như  Lai  khởi  lòng  Vô 

Duyên Từ, vận tâm Đồng Thể Bi, trong hội Phương Đẳng, đặc biệt nói 

ba kinh Tịnh Độ Di Đà, độ khắp ba căn, thâu trọn chín giới, xiển dương 

đạo mầu thành thủy thành chung của Như Lai, dạy cho chúng sanh quy 

mô vĩ đại  “tâm làm, tâm là”.  Cơ lẫn lý đều khế hợp, phàm lẫn thánh đều 

được nhờ, như thuốc A Già Đà trị chung vạn bệnh, như mười phương hư 

không bao hàm trọn muôn hình tượng, khiến cho khắp thánh - phàm đều 

thành tựu đạo nghiệp trong đời hiện tại, tỏ bày thông suốt bản hoài xuất 

thế  độ  sanh  của  Như  Lai!  Nếu  đức  Như  Lai  chẳng  nói  pháp  này  thì 

chúng sanh đời Mạt Pháp không một ai có thể liễu thoát sanh tử ngay 

trong một đời này. 

Quang túc nghiệp sâu nặng, sanh nhằm nơi đoạn diệt Phật pháp, mới 

sanh được nửa năm, lại mắc bệnh mắt nhắm nghiền sáu tháng. Đến tuổi 

đi học, bao lượt gặp cảnh giặc cướp, binh đao quấy nhiễu. Vừa có chút 

hiểu biết, lại trúng phải chất độc báng Phật của bọn Trình - Châu. May là 

học  thức  hoàn  toàn  chẳng  có  gì,  chẳng  thể  tạo  nghiệp  đọa  A  Tỳ  ngay 

trong khi còn sống. Nếu tài trí được như bọn họ, ắt đến nỗi tạo tội khiên 

mười phương hư không chẳng dung. Do ý ác ấy, mắc bệnh khổ lâu dài, 

cả mấy năm giống hệt như phế nhân. Một ngày nọ mới biết mình lầm lạc, 

bèn xuất gia làm Tăng mong diệt tội lỗi. Tông - Giáo lý sâu không có 

sức nghiên cứu, Tịnh Độ đạo lớn quyết chí tuân hành, toan làm một ông 

Tăng chỉ biết cơm cháo, chỉ lo tự độ, chẳng mộng hoằng  pháp  lợi  sanh! 

5

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Năm  ba  mươi  ba  tuổi,  đến  chùa  Pháp  Vũ  núi  Phổ  Đà,  Trụ  Trì  là  hòa 

thượng Hóa Văn biết Quang chỉ biết ăn cơm, không làm chuyện chi khác 

được, bèn cho làm thực khách thường xuyên, chẳng giao phó chút việc 

cỏn  con  gì.  Hơn  hai  mươi  năm  qua  cũng  khá  được  an  lạc,  suốt  năm 

không ai đến thăm, không nhận được lá thư nào. 

Năm Tuyên Thống thứ ba (1911), tờ Phật Học Tùng Báo được phát 

hành tại Thượng Hải, ông Cao Hạc Niên mấy lần gởi báo qua bưu điện 

cho xem. Thấy những văn tự được in trong báo ấy phần nhiều hợp công 

đạo, nhưng những điều lạm bàn về chánh trị trong báo có chỗ hơi thiên 

vị,  tôi  trộm  sợ  rằng  có  người  sẽ  viện  vào  chuyện  ấy  để  chê  cười  Phật 

pháp, bèn dùng cái tên Vân Thủy Tăng Thích Thường Tàm để gởi thư 

xin nhà báo hãy lập luận cho công bình, đừng để ngọc đẹp có vết, nhưng 

những vị biên tập chẳng thèm để mắt đến. Về sau, ông Hạc Niên lên núi 

này, tôi kể đầu đuôi; ông ta bèn đem mấy thiên cảo văn đăng báo, ký tên 

là Thường Tàm, chẳng một ai biết đến. 

Năm Dân Quốc thứ sáu (1917), ông Từ Úy Như nhận được ba lá thư 

từ bạn hữu, bèn in ra năm ngàn bản, đặt tựa là Ấn Quang Pháp Sư Tín 

Cảo (bản thảo thư từ của pháp sư Ấn Quang) tặng cho mọi người. Năm 

Dân Quốc thứ bảy (1918), ông thâu thập được hơn hai mươi bức thư nữa, 

đem in tại Bắc Kinh, đặt tựa là Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, đem sách 

ấy đến Phổ Đà xin quy  y. Quang bảo ông ta quy y với ngài Đế Nhàn. 

Năm Dân Quốc thứ tám (1919), lại in bộ Tục Biên. Mùa Thu năm ấy, mẹ 

ông ta mất tại nơi cư ngụ ở đất Thân (Thượng Hải). Tang ma xong xuôi, 

bèn nhờ Thương Vụ Ấn Thư Quán ghép bộ Sơ Biên và Tục Biên thành 

một. Năm Dân Quốc 12 (1923), Quang bảo Thương Vụ Ấn Thư Quán in 

riêng bản Tăng Đính, chia làm bốn quyển, lưu bản1. Lần đầu, in hai vạn 

bộ. Năm Dân Quốc 14 (1925), lại cho Trung Hoa Thư Cục in bản Tăng 

Quảng, vẫn chia thành bốn quyển. Từ đấy, bất luận văn tự gì cũng đều 

nhất loạt không lưu lại bản nháp nữa, một là để khỏi lãng phí tiền tài thí 

chủ, hai là chẳng đến nỗi làm gai mắt huệ của người thông sáng. Năm 

Dân Quốc 19 (1930), yểm quan tại chùa Báo Quốc ở Tô Châu, vị Đương 

1 Tăng Đính Bản về sau được bổ sung thêm một số bài nữa nên gọi là Tăng Quảng Chánh 

Biên, hay Ấn Quang Văn Sao Sơ Biên. “Lưu bản” là giữ lại bản in. Thuở ấy, thường in theo 

lối mộc bản, bản gỗ khắc chữ để in rất cồng kềnh nên nếu không yêu cầu, nhà in sẽ không 

giữ lại mộc bản. 

6

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Gia2 [chùa ấy] là thầy Minh Đạo cho người sao trộm. Năm Dân Quốc 24 

(1935), thầy ấy qua đời mới thôi. 

Năm Dân Quốc 26 (1937), Quang tỵ nạn tại Linh Nham Sơn, người 

chép lại bèn giao bản cảo cho vị Đương Gia [chùa Linh Nham] là thầy 

Diệu Chân. Thầy Diệu Chân lại cho sao lục, đăng tải trong những tờ bán 

nguyệt san. Quang biết, nhưng lọt vào thế không làm gì được, chỉ đành 

giảo duyệt kỹ càng để in, hòng mãn nguyện thầy ấy. Quang lúc nhỏ kém 

học vấn, lớn lên chẳng biết gì, văn cực vụng về, chất phác, chẳng đáng 

lọt vào mắt. Nhưng những điều Quang nói đều dựa theo ý kinh Phật, lời 

Tổ rồi tùy cơ nói giản lược đó thôi, chẳng dám vọng sanh ý kiến gây lầm 

lạc cho người, lại thêm vào đó những gì mình đã từng trải hơn năm mươi 

năm. Nếu chịu bỏ qua văn để nắm lấy ý nghĩa, ắt có thể coi như một cái 

mốc gỗ để chỉ thẳng chuyện Tây quy (trở về Tây Phương Cực Lạc) cũng 

chẳng ngại gì! Xin hãy dốc sức về Tây, dũng mãnh tiến thẳng lên phía 

trước. Chớ vì cột mốc gỗ này xấu hèn mà chẳng muốn thấy lộ trình về 

Tây thì người dựng mốc lẫn người quy Tây đều cùng chẳng tiếc nuối. 

Thêm  nữa,  bộ  Sơ  Biên  tuy  đã  in  hơn  mười  vạn  bộ,  nhưng  bậc  đại 

thông  gia  thấy  sách  này  chỉ  chuyên  nói  đến  chuyện  “tín  nguyện  niệm 

Phật, nhân quả báo ứng, giữ vẹn luân thường, tận hết bổn phận, giáo dục 

gia đình”,  toàn là  những  lời  văn nôm  na  khuyên  đời,  hoàn toàn  chẳng 

phải là những lời lẽ “vén mây thấy trăng, mở cửa thấy núi”, mở rộng tâm 

mục cho người, tỏ bày thông suốt bản hoài của Phật, cho nên coi như đồ 

bỏ. Cũng có những người cùng một căn tánh như Quang, xem [bộ sách 

này] như diệu bảo. Do đây mà người bỏ mê theo ngộ, bỏ tà về chánh, 

sống giữ vẹn luân thường, mất sanh về Cực Lạc đông lắm. Bộ Tục Biên 

ngoài những điều đã nói như trong bộ Sơ Biên, còn thêm những chuyện 

như “[khuyên] sản phụ niệm Quán Âm, sữa độc giết chết con cái”. Đấy 

đều  là  những  điều  cao  tăng,  thầy  thuốc  xưa  nay  chưa  hề  nói  đến  mà 

Quang cứ nhắc đi nhắc lại. 

Cổ nhân nếu chẳng phải là tướng giỏi thì cũng là lương y, chỉ mong 

giúp đời, cứu sống người. Quang là ông Tăng vô tri vô thức chỉ biết đến 

cơm cháo, do một mình ông Từ Úy Như lan truyền cái hư danh, rốt cuộc 

muôn người nhận tiếng hư, đón tiếng vang, cho là thật, xem như thiện tri 

thức.  Họ đã  “đem  sai ngoa truyền  sai ngoa”,  Quang chẳng ngại  “dùng 

2 Đương Gia theo nghĩa gốc là vị quản gia của một dinh thự hoặc một phủ viện. Nhà chùa 

cũng dùng chữ Đương Gia để chỉ vị Tăng quản trị một ngôi chùa. Sư Diệu Chân làm Đương 

Gia từ khi hòa thượng Chân Đạt trụ trì Linh Nham. 

7

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

lầm lạc đáp tạ lầm lạc”, dạy người sống có nơi nương tựa, lúc  mất có 

chỗ quy túc, sanh nở không ách nạn, con chẳng chết ngang, để tận hết 

tấm lòng tôi. Dẫu gai con mắt huệ của bậc thông hiểu, nhưng vì có ích 

cho  người,  không  gây  hại  cho  đời,  nên  bèn  tùy  thuận  ý  của  hai  thầy 

Minh Đạo, Diệu Chân cho lưu thông [sách này] và lược thuật duyên khởi. 

Hiểu tôi hay bắt tội tôi, đều không kể đến vậy! 

 Năm Dân Quốc 28 (1939), Kỷ Mão, đầu Hạ, 

 Thường Tàm Quý Tăng Thích Ấn Quang kính soạn (năm 79 tuổi) 

8

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Ấn Quang Pháp Sư 

Văn Sao Tục Biên 

Quyển Thượng 

I.  THƯ TỪ

1.  Một lá thư gởi khắp 

 (lời lẽ tuy vụng về chất phác, nhưng nghĩa vốn lấy từ kinh Phật. Nếu chịu hành theo, 

 lợi lạc vô cùng. Năm Dân Quốc 21 - 1932) 



Pháp môn Tịnh Độ, độ khắp ba căn, lợi - độn trọn thâu, chính là đại 

pháp để đức Như Lai phổ độ hết thảy thượng thánh hạ phàm khiến cho 

họ  liễu  sanh  tử  ngay  trong  một  đời  này.  Đối  với  pháp  này  chẳng  tin, 

chẳng tu, chẳng đáng buồn ư? Pháp môn này lấy ba pháp Tín - Nguyện - 

Hạnh làm tông3. Tín là tin thế giới chúng ta đây là khổ, tin thế giới Cực 

Lạc là vui. Tin ta là nghiệp lực phàm phu, quyết định chẳng thể cậy vào 

Tự Lực để đoạn Hoặc chứng Chân hòng liễu sanh thoát tử. Tin A Di Đà 

Phật  có  đại  thệ  nguyện;  nếu  có  chúng  sanh  niệm  danh  hiệu  Phật,  cầu 

sanh cõi Phật, người ấy lúc mạng chung, Phật ắt rủ lòng từ tiếp dẫn sanh 

về  Tây  Phương.  Nguyện  là  nguyện  mau  thoát  lìa  thế  giới  khổ  sở  này, 

nguyện  mau  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  kia.  Hạnh  là  chí  thành  khẩn 

thiết, thường niệm Nam Mô  (âm đọc là Nạp-mạc4) A Di Đà Phật, thời thời 

khắc khắc chớ để tạm quên. Sáng tối đối trước Phật lễ bái, trì tụng, tùy 

theo  bản  thân  rảnh  rỗi  hay  bận  bịu  mà  lập  một  khóa  trình5. Ngoài ra, 

[trong lúc] đi - đứng - ngồi - nằm và làm những chuyện chẳng phải dùng 

đến tâm thì đều khéo niệm. Lúc ngủ nên thầm niệm, chẳng nên niệm ra 

tiếng.  Chỉ  nên  niệm  bốn  chữ  A  Di  Đà  Phật  để  khỏi  bị  nhiều  chữ  khó 

3 Tông: Tông ở đây là ý nghĩa chủ yếu của một bộ kinh, hay chủ trương, giáo nghĩa chánh 

yếu được xiển dương bởi một bộ kinh. Hiểu theo nghĩa rộng, Tông là giáo nghĩa căn bản, 

chủ đạo của một pháp môn. Theo Thiên Thai Tông, Tông chính là nội dung nhất quán của 

một bộ kinh hay một pháp môn. 

4 Do chữ Nam Mô 南無 nếu đọc theo giọng Quan Thoại thông thường sẽ thành Nán-wú nên 

ở đây Tổ ghi âm bằng chữ Nạp-mạc 納莫 (âm Quan Thoại là Nà-mó) để chỉ cách đọc mô 

phỏng âm Namo trong tiếng Phạn. 

5 Khóa trình: Thời gian tu tập nhất định trong một ngày, thường dùng để chỉ một thời tụng 

kinh, niệm Phật hay tọa thiền. 

9

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

niệm. Nếu áo  mũ không chỉnh tề, hoặc đang lúc rửa ráy, đại tiểu tiện, 

hoặc đến chỗ không sạch sẽ đều nên niệm thầm. Niệm thầm có cùng một 

công đức [như niệm ra tiếng], niệm ra tiếng không hợp lễ. Bất luận niệm 

lớn tiếng hay niệm nhỏ tiếng, niệm Kim Cang  (niệm có tiếng nhưng người 

 bên  cạnh  không  nghe  được),  niệm  thầm  trong  tâm,  đều  phải  niệm  cho  rõ 

ràng rành rẽ trong tâm, miệng niệm cho rõ ràng rành rẽ, tai nghe cho rõ 

ràng  rành  rẽ.  Như  thế  thì  tâm  chẳng  rong  ruổi  theo  bên  ngoài,  vọng 

tưởng dần dần dứt, Phật niệm dần dần thuần, công đức rất lớn! 

Người niệm Phật phải hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng  (tức 

 thầy dạy ta và những vị có đạo đức), từ tâm không giết  (nên ăn chay trường, hoặc 

 ăn chay kỳ. Nếu chưa dứt được ăn mặn thì đừng đích thân giết),  tu  Thập  Thiện 

nghiệp  (tức là thân chẳng làm chuyện sát sanh, trộm cắp, tà dâm; miệng chẳng nói 

 dối, thêu dệt, nói đôi chiều, nói lời ác; tâm chẳng khởi niệm tham dục, nóng giận, 

 ngu si). Lại còn phải cha nhân từ, con hiếu thuận, anh nhường, em kính, 

chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, nghiêm túc tận hết bổn 

phận của chính mình. Chẳng cần biết người khác có trọn hết bổn phận 

đối với ta hay không, ta phải luôn trọn hết phận ta. Nếu có thể đối với 

gia đình và xã hội trọn hết tình nghĩa, tận hết bổn phận thì gọi là “thiện 

nhân”. Thiện nhân niệm Phật cầu sanh Tây Phương chắc chắn khi lâm 

chung liền được vãng sanh bởi tâm hợp với Phật, nên cảm được Phật từ 

tiếp dẫn. Nếu tuy thường niệm Phật, nhưng tâm chẳng nương theo đạo, 

hoặc đối với cha mẹ, anh em, thê thiếp, con cái, bạn bè, xóm làng chẳng 

thể tận hết bổn phận thì tâm đã trái nghịch Phật, khó thể vãng sanh! Do 

tự tâm phát sanh chướng ngại, Phật cũng không có cách nào rủ lòng từ 

tiếp dẫn được! 

Lại phải nên khuyên cha mẹ, anh em, chị em, thê thiếp, con cái, xóm 

làng, thân hữu đều cùng thường niệm “nam-mô A Di Đà Phật” và “nam-

mô Quán Thế Âm Bồ Tát”  (mỗi ngày nếu niệm một vạn câu Phật hiệu thì niệm 

 năm ngàn câu Quán Âm, nhiều hay ít chiếu theo đây mà gia giảm).  Bởi  chuyện 

này  lợi  ích  rất  lớn,  nỡ  nào  để  người  sanh  ra  ta  và  quyến  thuộc  của  ta 

cũng như thân hữu chẳng được hưởng lợi ích này hay sao? Huống chi 

hiện tại đang là lúc cõi đời hoạn nạn lớn lao, tai họa xảy đến không cách 

gì đối phó được. Nếu thường niệm Phật và niệm Quán Âm, chắc chắn 

được  Phật từ  che  chở,  gặp dữ hóa  lành. Dẫu không  tai nạn  cũng được 

nghiệp tiêu, trí rạng, chướng tận, phước tăng. Huống chi, khuyên người 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  chính  là  thành  tựu  cho  kẻ  phàm  phu 

thành Phật, công đức rất lớn! Dùng công đức này hồi hướng vãng sanh, 

ắt được mãn nguyện. 

10

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Phàm  tụng  kinh,  trì  chú,  lễ  bái,  sám  hối  và  cứu  tai  nạn,  giúp  kẻ 

nghèo,  mọi  thứ  công  đức  từ  thiện  đều  phải  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây 

Phương, chớ nên cầu phước báo nhân - thiên trong đời sau. Hễ có tâm ấy 

sẽ  chẳng  có  phần  vãng  sanh!  Hễ  sanh  tử  chưa  giải  quyết  xong,  phước 

càng lớn ắt nghiệp càng nặng. Hễ sanh lần nữa, khó khỏi đọa trong ba 

đường ác địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Nếu muốn lại được thân người, lại 

được gặp pháp môn Tịnh Độ liễu thoát ngay trong một đời, khó như lên 

trời!  Phật  dạy  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  là  để  con  người 

liễu thoát sanh tử ngay trong đời này. Nếu cầu phước báo nhân - thiên 

đời sau thì là trái nghịch lời Phật dạy, giống như đem một viên bảo châu 

vô giá trong khắp cõi đời đổi lấy một thẻ đường để ăn, chẳng đáng tiếc ư? 

Người ngu niệm Phật chẳng cầu sanh Tây Phương, cầu phước báo nhân 

thiên đời sau thì cũng chẳng khác gì! 

Người niệm  Phật  chẳng  được  lạm  tu  con  đường tham  cứu  của  nhà 

Thiền, bởi người tham cứu chẳng chú trọng nơi tín nguyện cầu sanh; dẫu 

có niệm Phật cũng chỉ chú trọng khán câu  “người niệm Phật là ai?”  để 

cầu  khai  ngộ  mà  thôi!  Nếu  sanh  Tây  Phương  thì  không  một  ai  chẳng 

khai ngộ! Nếu khai ngộ mà Hoặc nghiệp hết sạch thì có thể liễu sanh tử. 

Nếu Hoặc nghiệp chưa hết, sẽ chẳng thể cậy vào Tự Lực để liễu sanh tử. 

Lại do không có tín nguyện nên chẳng thể cậy vào Phật Lực để liễu sanh 

tử.  Tự  Lực  lẫn  Phật  Lực  cả  hai  đều  không  nhờ  cậy  được,  muốn  thoát 

luân hồi há có được chăng? Phải biết: Pháp Thân Bồ Tát lúc chưa thành 

Phật đều phải cậy vào oai lực của Phật, huống chi nghiệp lực phàm phu 

phí công bàn chuyện Tự Lực, chẳng cậy Phật Lực ư? Lời lẽ tuy cao siêu, 

nhưng hạnh thật hèn tệ. Phật Lực, Tự Lực lớn - nhỏ, nào phải chỉ khác 

biệt như trời với vực! Nguyện đồng nhân6 đều hiểu nghĩa này. 

Người niệm Phật chớ nên bắt chước kẻ ngu, làm những  “Phật sự” 

như  hoàn  thọ  sanh7,  gởi  kho  v.v…  bởi  chuyện  “hoàn  thọ  sanh”  chẳng 

phát  xuất  từ  kinh  Phật,  mà  do  người  đời  sau  ngụy  tạo.  “Gởi  kho”  là 

nguyện chết đi làm quỷ, chuẩn bị sẵn tiền tiêu dùng trong quỷ đạo. Đã có 

tâm nguyện làm quỷ sẽ khó thể vãng sanh. Nếu chưa làm, hãy chớ có 

6 Đồng nhân: Những người có cùng căn cơ với ta. 

7 Đây là một quan điểm mê tín của người dân Trung Hoa thời xưa. Họ tin rằng khi sanh làm 

người, ai nấy đều bị thiếu nợ một khoản tiền dưới âm phủ, nếu không đốt tiền giấy van vái 

trả nợ dần dần sẽ bị tổn phước giảm thọ, gặp nhiều tai nạn, ác mộng, ba hồn bảy phách bị 

suy bại nên chết yểu. Khoản tiền giấy vàng bạc đốt để trả nợ gọi là Hoàn Thọ Sanh (quan 

điểm này được đề cao qua ngụy kinh Thọ Sanh). “Gởi kho” là đốt tiền giấy, vàng bạc để tích 

trữ sẵn dưới âm ty như một hình thức gởi tiền tiết kiệm để dùng sau khi chết. 

11

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

làm. Nếu trót đã làm hãy bẩm rõ cùng Phật:  “Đệ tử tên là… chỉ cầu vãng 

 sanh, tiền trước kia gởi kho nơi cõi âm, đều dùng chẩn tế cô hồn hết”  thì

mới chẳng gây chướng ngại cho việc vãng sanh. Phàm những kinh như 

Thọ Sanh, Huyết Bồn, Thái Dương, Thái Âm, Nhãn Quang, Táo Vương, 

Thai Cốt, Phân Châu, Diệu Sa8 v.v… đều do những kẻ lầm lạc ngụy tạo, 

8 Thọ Sanh Kinh là một kinh do Đạo giáo ngụy tạo. Nội dung kinh nói năm Trinh Quán thứ 

13 đời Đường, ngài Huyền Trang duyệt Đại Tạng Kinh, thấy nói rõ mỗi người khi được đầu 

thai làm người đều thiếu một khoản nợ lớn tại âm phủ, vị quan chủ mạng của âm phủ sẽ truy 

tìm người ấy trong nhân gian để đòi nợ. Người nào không chịu trả khoản nợ ấy bằng cách 

đốt tiền giấy, vàng mã trả nợ cho âm phủ, đêm ngủ sẽ gặp nhiều ác mộng, ba hồn bảy phách 

vất vưởng, suy bại, sẽ bị mười tám thứ tai ương như đi đường bị trộm cắp, sanh nở khó khăn, 

chết bất đắc kỳ tử, bị trúng phong mà chết, bị chết vì dịch tật, tai nạn xe cộ, bị vu cáo, bắt bớ, 

giam cầm, tàn tật v.v… Nếu người nào siêng năng trả tiền nợ thọ sanh sẽ được đủ mọi sung 

sướng, không tai dịch, không bị sao xấu chiếu, ba đời giàu sang, không bao giờ bị nghèo khổ, 

khẩu thiệt v.v…  

Kinh Huyết Bồn (tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Đại Tạng Chánh Giáo Huyết Bồn Kinh) nói 

ngài Mục Kiền Liên đến huyện Truy Dương ở Vũ Châu thấy một địa ngục có hình dáng một 

cái chậu máu lớn rộng đến tám vạn bốn ngàn do-tuần, đủ mọi khí cụ hành hình. Trong ngục 

có nhiều nữ nhân tóc tai rũ rượi, bị ngục tốt bắt uống máu mỗi ngày ba lần. Nếu không chịu 

uống  sẽ  bị  quỷ  sứ  dùng  gậy  sắt  đánh đập tàn  nhẫn. Hỏi  đến  nguyên  cớ, quỷ  sứ  đáp:  “Do 

người nữ lúc sanh nở hoặc khi có kinh, máu dơ thấm đất, xúc phạm thần đất. Hoặc tắm gội 

khiến nước sông, nước suối bị nhiễm máu dơ. Người khác không biết dùng nước ấy đem nấu 

trà cúng thánh hiền, Thiên đại tướng quân bèn ghi tội kẻ ấy. Sau khi chết bèn đọa ngục này. 

Muốn cứu giúp vong linh của mẹ thì phải tụng kinh này ba năm, lập Huyết Bồn thắng hội, 

thỉnh Tăng chúng tụng kinh này, hồn mẹ sẽ được giải thoát!” 

Kinh Thái Dương (tên gọi đầy đủ là Thái Dương Tinh Quân Bảo Cáo), có nội dung tán tụng 

thần mặt trời, xin trích một đoạn như:  “Đỗng dương chí thánh, viêm minh thượng chân, chủ 

 Nam cực chi dương khuyết, chưởng nhân thân chi hồn phách, quang huy thạnh đại, hành vi 

 vạn  tượng chi  tôn  đức cao  minh, chủ thế  chiếu chúng  sanh  chi  mạng,  chiếu hồi  thiên  địa 

 thần quang trú dạ tuần hành, khu nữu âm dương, viêm phách oai thí hách liệt, phàm mông 

 quang  chiếu,  thực  lại  sanh  thành,  đại  bi,  đại  nguyện,  đại  thánh,  đại  từ  Nhật  Cung  Thái 

 Dương Ân Quang Phổ Chiếu Thiên Tôn”  (tạm dịch: Đức Nhật Cung Thái Dương Ân Quang 

Phổ Chiếu Thiên Tôn đại bi, đại nguyện, đại thánh, đại từ, là bậc chí thánh, dương khí thông 

suốt, là bậc chân thật tột bậc về mặt nóng sáng, làm chủ cửa Dương nơi mặt cực Nam, nắm 

giữ hồn phách của con người, rực rỡ vô cùng, có đức cao vời hơn mọi vật, chủ trì việc chiếu 

soi sanh mạng của chúng sanh, ngày đêm đi tuần hành chiếu soi trời đất, duy trì âm dương. 

Ngài có bản chất ấm nóng, oai dũng ban bố sự chói ngời, phàm những gì được chiếu soi đều 

nhờ Ngài mà sanh thành). Tiếp đó là bài kệ thần Thái Dương tự khoe công đức:  “Trên trời 

 không ta không ngày đêm, dưới đất không ta chẳng tăng trưởng, thần nào cũng có người tôn 

 kính, chẳng ai kính ta thần Thái Dương! Mười chín tháng Giêng Thái Dương sanh. Nhà nhà 

 niệm Phật thắp đèn hồng, ai truyền được kinh Thái Dương này, cả nhà già trẻ không bị sao 

 hạn. Ai không truyền tụng kinh Thái Dương, địa ngục cửa mở ngay trước mắt….” 

Kinh Thái Âm có tên gọi đầy đủ là Thái Âm Tinh Quân Thánh Kinh, câu cú lủng củng, lộn 

xộn, có toàn văn như sau:  “Thái Âm Bồ Tát đi về phương Đông, mười tầng địa ngục chín 

 tầng mở, mười vạn tám ngàn chư Bồ Tát, chư Phật, Bồ Tát xếp hàng hai bên, chư tôn Phật 

 kính trọng, đất không mây, hoa sen vọt khỏi mặt nước nở đầy đất, đầu đội tháp châu báu bảy 

12

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chớ nên niệm. Kẻ ngu chẳng biết niệm kinh Đại Thừa  (tức là các kinh A Di 

 Đà Kinh, Vô Lượng Thọ Kinh, Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, Tâm Kinh, Kim Cang, 

 Dược  Sư,  Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm,  Hoa  Nghiêm,  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm 

 v.v...) Ngả lòng tin theo các thứ ngụy kinh ngụy tạo mù quáng ấy, ắt phải 

làm những chuyện hoàn thọ sanh, phá địa ngục, phá huyết hồ mới an tâm 

được! Có người hiểu lý nói những kinh ấy là ngụy tạo, cũng chẳng chịu 

tin. Phải biết: Làm Phật sự thì chỉ có niệm Phật là công đức lớn nhất. 

 tầng, Sa Bà thế giới nhãn quang minh, một Phật báo trọn ân thiên địa, hai Phật báo đáp ân 

 phụ mẫu, cha mẹ còn sống tăng phước thọ, cha mẹ đã mất sớm siêu thăng. Nam-ma Phật, 

 nam-ma Pháp, nam-ma A Di Đà Phật, thiên la thần, địa la thần, người lìa nạn, nạn lìa thân, 

 hết thảy tai ương hóa thành bụi. Có ai niệm được bảy biến kinh Thái Âm, sống chết chẳng 

 đến cửa địa ngục”. 

Kinh  Nhãn  Quang  rất  ngắn,  chỉ  gồm  mấy  câu  như  sau:   “Phật nói  kinh  Nhãn Quang,  mắt 

 sáng là đèn tâm, hai bên tháp xá-lợi, hằng sa hậu thế Đại Tạng kinh. Ngàn mắt ngàn tay tỏ 

 rõ trong đời. Đại Trí Bồ Tát phóng hào quang, Văn Thù Bồ Tát cưỡi sư tử, Phổ Hiền cưỡi 

 voi chúa. La Hán đầy khắp hư không đại địa, sương mù che phủ mắt bị quét sạch ngay!” 

Nội  dung  kinh  Táo  Vương  (dân  gian  thường  gọi  là  kinh  Ông  Táo)  như  sau:  Kinh  này  do 

chính đức Phật nói ra ở Ấn Độ, được các vị Tam Tạng pháp sư truyền qua Trung Hoa (sic!). 

Ông Táo có danh xưng là Đông Trù Tư Mạng, theo dõi hành vi của mọi người trong gia đình, 

ngày Ba Mươi mỗi tháng tấu lên thiên đình, tùy theo hành vi thiện ác, trời sẽ giáng phước 

hay ban họa. Sinh nhật của ông Táo là ngày mồng Ba tháng Tám, gia chủ phải thắp hương, 

đốt đèn cúng tế mới được phước thọ, tụng niệm kinh này thì học trò sẽ đỗ đạt, người buôn 

bán  hưng  vượng  v.v…  Cầu  đảo  ông  Táo  chí thành sẽ  thọ  đến  chín  mươi tuổi. Kinh  cũng 

khuyên phải giữ bếp cho sạch sẽ, không được khua khoắng nồi xoong trong bếp, không được 

cởi trần trước bếp, không được khạc nhổ, không được mắng chửi trong bếp, không đem dép 

dính phân súc vật vào bếp, không đem vỏ tỏi, lông xương gà vịt vào bếp v.v…  

Thai Cốt Kinh là kinh nói về sự hình thành con người trong thai mẹ, bắt chước thô thiển 

vụng về kinh Báo Ân nhà Phật. Xin trích một đoạn:  “Tháng thứ tư, thai tăng trưởng, tứ chi 

 đã định, sanh chân trước, sau sanh tay, thu hạ xuân đông, sanh hai tay, khi sanh hai tay, rút 

 rỉa  huyết  mạch của  mẹ.  Khi sanh  hai  chân, thấu  đến  huyệt  Huyền  Quan,  mạch  máu  nhảy 

 mạnh, [người mẹ] đi trên đất bằng như trèo núi cao, đầu gối đau nhức”… 

Kinh Diệu Sa rất ngắn, kinh văn lộn xộn, câu cú không hoàn chỉnh, nội dung như sau:  “Diệu 

 Sa Quán Thế Âm ngồi thuyền qua biển cả, thuyền chở ngập sâu năm trăm (không rõ năm 

trăm cái gì? Năm trăm tấc chăng?),  biển cả dậy sóng gió, thỉnh được kinh Diệu Sa. Phật, 

 Phật, Phật, ba mươi sáu vạn ức Phật, hai mươi chín ngàn vô số Phật, năm trăm tạng hằng 

 hà sa số Phật, tám vạn thông minh trí huệ Phật, niệm đức Đương Lai Di Lặc Phật, hết thảy 

 các Phật trong Tinh Tú thiên cung, Phật nhiều như những hạt bụi nhỏ nhặt trên mặt đất, 

 Phật nhiều như những hạt mưa li ti trong bảy ngày bảy đêm, Phật nhiều như số cát đọng hai 

 bên bờ sông, Phật nhiều như số lá trong vườn thiên hạ, cành cành lá lá quang minh Phật, 

 đức Phật Thế Tôn trong pháp hội Linh Sơn, ông bà cha mẹ bảy đời Phật, hết thảy Phật trong 

 ba đời, có ai trì niệm kinh Diệu Sa, hiềm rằng trên cầu thấy phân minh! Bốn quyển Diệu Sa 

 là một tạng, thiên hạ quỷ thần chẳng dám xâm phạm, Di Đà đồng tử cầm chuông vàng, lắc 

 liền mấy tiếng địa ngục trống rỗng, Diêm La thiên tử được thành Phật, hết thảy chúng sanh 

 lìa địa ngục”.  Chúng tôi không tìm được tài liệu về bản kinh Phân Châu. 

13

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nên dùng tiền làm chuyện hoàn thọ sanh, phá địa ngục, phá huyết hồ9 để 

thỉnh vị Tăng có chánh niệm niệm Phật thì lợi ích lớn lắm. 

Người niệm Phật nên ăn chay trường. Nếu như chưa thể thì nên giữ 

Lục  Trai,  hoặc  Thập  Trai   (mồng  8,  14,  15,  23,  29,  30  là  Lục  Trai. Thêm  vào 

 ngày mồng Một, 18, 24, 28 thì thành Thập Trai. Gặp tháng thiếu thì ăn lên trước đó 

 một  ngày.  Lại  còn  tháng  Giêng,  tháng  Năm,  tháng  Chín là  ba  tháng  chay,  nên  ăn 

 chay trường, làm các công đức). Từ giảm dần đến vĩnh viễn dứt ăn mặn thì 

mới hợp lý. Tuy chưa dứt được ăn mặn, hãy nên mua thịt làm sẵn, đừng 

sát sanh trong nhà. Do trong nhà thường nguyện cát tường (tốt lành, may 

mắn), nếu hằng ngày sát sanh thì nhà ấy liền trở thành nơi giết chóc. Nơi 

giết chóc chính là chỗ oán quỷ tụ hội, chẳng tốt lành, [điều này] quan 

trọng lắm! Do vậy, phải kiêng sát sanh trong nhà. 

Người  niệm  Phật  nên  khuyên  cha  mẹ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương, nhưng muốn cho cha mẹ lúc lâm chung quyết định vãng sanh 

Tây  Phương  mà  không  nói  sẵn  cho  quyến  thuộc  biết  về  việc  trợ  niệm 

lâm  chung,  và  lợi  -  hại  của  việc  phô  trương  mù  quáng  và  khóc  lóc  sẽ 

chẳng thể được! Vì vậy, muốn cho cha mẹ khi lâm chung được hưởng sự 

lợi ích do quyến thuộc trợ niệm, chẳng bị cái hại phá hoại chánh niệm, 

nhưng lúc thường ngày không nói cho họ biết sự lợi ích của việc niệm 

Phật,  khiến  cho  ai  nấy  đều  thường  niệm,  sẽ  không  thể  được!  Như  thế 

chẳng những có ích cho cha mẹ mà thật sự còn có ích cho những quyến 

thuộc hiện đời, con cháu đời sau. Lâm chung trợ niệm bất luận già - trẻ 

đều nên như vậy, xem cuốn Sức Chung Tân Lương10 sẽ tự biết  (Thượng 

 Hải Phật Học Thư Cục, chùa Báo Quốc ở Tô Châu đều có bán cuốn ấy). 

9 Phá địa ngục, phá huyết hồ là những lễ lạc do tà sư Trung Hoa bày ra. Họ làm những mô 

hình địa ngục, hồ máu bằng giấy, rồi tăng chúng đọc kinh, vẽ bùa, đốt bùa, chạy quanh đàn 

tràng, hô hoán điều động quỷ thần, dùng tích trượng đục thủng địa ngục, hồ máu, cho rằng 

làm như thế sẽ cứu được vong linh ra khỏi địa ngục. 

10 Sức Chung Tân Lương (những hướng dẫn trong việc lo liệu cho người lâm chung) là một 

tác phẩm do ông Lý Viên Tịnh soạn với nội dung hướng dẫn cách thức chuẩn bị cho thời 

khắc  lâm  chung  và  phương  pháp  trợ  niệm  nhằm  đảm  bảo  người  tu  Tịnh  nghiệp  lúc  lâm 

chung không bị phá hoại chánh niệm. Sách này chia làm bốn phần:  

1) Sức Chung Chương Trình: Người tu Tịnh Độ phải dặn dò gia đình, bạn bè cách xử trí như 

thế nào khi người ấy lâm chung, cách thức trợ niệm, an táng sao cho người chết giữ được 

chánh niệm. 

2) Sức Chung Ngôn Luận: Tập hợp những lời dạy về chuẩn bị lâm chung của các cổ đức. 

3). Dự Tri Lợi Hại: Những phân tích về lẽ lợi hại khi lâm chung như không nên khóc lóc, sát 

sanh, không bày vẽ phô trương như buộc người chết ngồi xếp bằng, thay áo, tắm rửa trong 

khi người sắp chết còn đang thở hắt ra. 

14

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nữ  nhân  khi  sanh  nở  thường  đau  đớn  chẳng  kham  nổi,  [nếu]  mấy 

ngày chưa sanh rất có thể bị mất mạng. Lại có người sanh xong bị băng 

huyết, đủ mọi nỗi nguy hiểm, và con cái mắc chứng kinh phong chậm 

hay gấp, đủ mọi nỗi nguy hiểm. Nếu nhằm lúc sắp sanh, hãy chí thành 

khẩn thiết niệm ra tiếng rõ ràng  “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”,  chớ 

nên niệm thầm trong tâm, bởi niệm thầm tâm lực nhỏ, nên cảm ứng cũng 

nhỏ. Lại do lúc ấy dùng sức đẩy đứa con ra, nếu thầm niệm thì rất có thể 

do bế khí mà thành bệnh. Nếu chí thành khẩn thiết niệm chắc chắn chẳng 

bị đau đớn, khó sanh và băng huyết sau khi sanh, đứa con mắc các chứng 

kinh phong v.v… Dẫu cho khó sanh đến tột bậc, người đã sắp chết, hãy 

nên  dạy  sản  phụ  ấy  và  những  người  chăm  sóc  chung  quanh  đều  cùng 

niệm Quán Thế Âm ra tiếng, người nhà dẫu ở phòng khác cũng đều có 

thể  niệm,  chắc  chắn  công  phu  chưa  đến  một  khắc  liền  được  an  nhiên 

sanh nở. Ngoại đạo chẳng hiểu lý, chấp chết vào một pháp cung kính, 

chẳng biết căn cứ vào sự để luận lý, đến nỗi những bà cụ niệm Phật coi 

sanh nở là chuyện đáng sợ, dẫu là con gái ruột, con dâu cũng chẳng dám 

nhìn đến, huống là dám dạy họ niệm Quán Âm ư? Phải biết Bồ Tát mang 

tâm cứu khổ, lúc sắp sanh tuy lõa lồ, bất tịnh, nhưng là chuyện không thể 

nào  tránh  được,  chứ  không  phải  là  do  cố  ý  luông  tuồng,  chẳng  những 

[niệm  Quán  Âm  khi ấy]  không  có  tội lỗi gì,  mà  lại  còn  gieo  được  đại 

thiện căn cho cả mẹ lẫn con. Nghĩa này đức Phật dạy trong kinh Dược 

Sư, chứ không phải là ý kiến ức đoán của tôi, chẳng qua tôi chỉ đề xướng 

mà thôi!  (Kinh Dược Sư nói về thệ nguyện công đức Phật Dược Sư, cho nên dạy 

 niệm Phật Dược Sư. Nhưng danh hiệu Quán Âm ai nấy đều biết cho nên bất tất phải 

 niệm Phật Dược Sư, cứ niệm Quán Âm cũng được). 

Nữ nhân từ mười hai, mười ba tuổi cho đến bốn mươi tám, bốn mươi 

chín tuổi đều có kinh nguyệt. Có kẻ nói “trong lúc có kinh không được lễ 

bái, trì tụng!” Lời ấy chẳng thông tình lý. Người có kinh ngắn ngày thì 

hai ba ngày là hết, có người kéo dài đến sáu bảy ngày mới hết. Người tu 

trì ắt phải niệm niệm không gián đoạn, lẽ đâu vì một tật nhỏ trời sanh ấy 

để rồi bỏ bê việc tu trì ư? Nay tôi nói: Trong lúc có kinh, chỉ nên lễ bái ít 

hơn   (nên ít lễ bái, chứ không phải là tuyệt đối chẳng được làm lễ),  niệm  Phật, 

tụng kinh đều theo như lệ thường. Nên thường thay vải dơ (băng vệ sinh). 

Nếu tay sờ vào vải dơ, hãy nên rửa sạch, chớ dùng tay đã chạm đồ dơ để 

lật kinh và thắp hương. Phật pháp thì pháp nào cũng viên thông, ngoại 

đạo chỉ chấp vào lý ngoài rìa. Người đời đa phần chỉ tin lời ngoại đạo, 

4)  Sức  Chung  Thật  Hiệu:  Những  bằng  chứng  vãng  sanh  do  dự  bị  chu  đáo  cho  phút  lâm 

chung. 

15

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chẳng biết đến chánh lý trong Phật pháp. Vì thế, khiến cho hết thảy đồng 

nhân chẳng thể được nhuần thấm lợi ích nơi pháp. 

Quán Thế Âm Bồ Tát thệ nguyện rộng sâu, theo tiếng cứu khổ. Nếu 

gặp  phải  những  hoạn  nạn  như  đao  binh,  nước,  lửa,  đói  kém,  sâu  rầy, 

châu chấu, ôn dịch, hạn hán, lụt lội, giặc cướp, oan gia, ác thú, rắn độc, 

ác quỷ, yêu mị, bệnh tật do oán nghiệp, tiểu nhân hãm hại…. mà có thể 

phát tâm sửa lỗi hướng thiện, tự lợi lợi người, chí thành khẩn thiết niệm 

Quán Thế Âm, niệm niệm không gián đoạn, chắc chắn sẽ được Ngài từ 

bi  che  chở,  chẳng  bị  nguy  hiểm  gì.  Nếu vẫn  giữ  tấm  lòng  chẳng  lành, 

dẫu  có  xưng  niệm,  chẳng  qua  chỉ  tạm  gieo  căn  lành  cho  vị  lai,  chẳng 

được cảm ứng trong hiện thời. Bởi lẽ Phật, Bồ Tát đều là thành tựu thiện 

niệm  cho  người,  trọn  chẳng  thành  tựu  ác  niệm  cho  người.  Nếu  chẳng 

phát tâm sửa lỗi hướng thiện, lầm lạc muốn niệm danh hiệu Phật, Bồ Tát 

để mong thành tựu ác sự cho mình thì quyết định không được cảm ứng, 

chớ có dấy lên cái tâm điên đảo ấy! 

Niệm Phật khẩn yếu nhất là giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều 

thiện, giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt lành, làm chuyện tốt đẹp. Có sức làm 

được thì tích cực làm, chẳng thể làm được thì cũng phải phát thiện tâm 

ấy, hoặc khuyên người có sức làm, hoặc thấy người khác làm bèn phát 

tâm hoan hỷ, thốt lời khen ngợi thì cũng là thuộc về công đức nơi tâm và 

miệng. Nếu chẳng thể tự làm được, thấy người khác làm bèn sanh ganh 

ghét, liền thành ra tâm hạnh tiểu nhân gian ác, chắc chắn bị tổn phước, 

giảm thọ, chẳng được kết quả tốt lành, hãy nên thống thiết răn dè. Chẳng 

được làm chuyện giả dối để được tiếng, buôn danh chuốc dự, tâm hạnh 

ấy quả thật bị thiên địa quỷ thần đều cùng ghét. Nếu có thì phải sửa đổi; 

nếu không thì càng thêm cố gắng. 

Trong đời có kẻ nữ chẳng hiểu chí lý (lý tột cùng), hoặc chẳng hiếu 

đối với cha mẹ chồng, lừa dối, khinh miệt chồng, nuông chiều con cái 

mù  quáng,  ngược  đãi  tôi  tớ,  hoặc  là  mẹ  kế  ngược  đãi  con  cái  đời  vợ 

trước, chẳng biết hiếu dưỡng cha mẹ chồng, kính trọng chồng, dạy con 

cái, rộng rãi với tôi tớ, nuôi dạy, chăm sóc con cái vợ trước, [chẳng biết 

những  điều  ấy]  quả  thật  là  đạo  thánh  hiền  trong  thế  gian,  mà  cũng  là 

pháp  vun  bồi  cái  gốc  trong  nhà  Phật.  Đầy  đủ  công  đức  này,  do  tu  tập 

Tịnh nghiệp chắc chắn danh dự ngày càng cao, phước tăng, tuổi thọ lâu 

dài, lâm chung được Phật tiếp dẫn lên thẳng chín phẩm sen. Phải biết: 

Có nhân chắc chắn có quả. Nếu mình đã gieo cái nhân hiếu kính từ ái, sẽ 

16

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

tự hưởng cái quả hiếu kính từ ái. Vì người chính là vì mình, hại người 

còn tệ hơn tự hại mình. Vì thế, phải tận hết chức phận của chính mình để 

mong Phật - trời cùng soi xét. 

Trẻ nhỏ từ lúc có sự hiểu biết, liền dạy cho chúng đạo hiếu, đễ, trung, 

tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ,  và  những  sự  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi  lục  đạo 

khiến  cho  chúng  biết  tâm  của  chính  chúng  nó  trong  từng  hơi  thở  đều 

thông với tâm của trời, đất, quỷ thần, Phật, Bồ Tát. Khởi lên một niệm 

bất chánh, làm một chuyện bất chánh đã sớm bị trời, đất, quỷ thần, Phật, 

Bồ Tát thấy biết tường tận, như đối trước gương sáng đều hiện ra hình 

bóng  xấu  không  thể  trốn  tránh  được,  ngõ  hầu  chúng  nó  biết  kiêng  sợ, 

gắng làm người lương thiện. Bất luận là ai, dẫu là tôi tớ, trẻ nhỏ, cũng 

chẳng được phép đánh chửi. Dạy chúng nó tôn kính bậc tôn trưởng, giữ 

phận người dưới. Phải chú trọng dạy chúng nó kính tiếc giấy có viết chữ, 

yêu tiếc ngũ cốc, y  phục, đồ đạc, thương tiếc che chở trùng kiến, cấm 

ngặt ăn vặt để khỏi bị bệnh. Dạy được như thế thì phần đông chắc chắn 

trở thành người hiền thiện. Nếu lúc nhỏ để mặc theo thói quen, điều gì 

cũng  chẳng  giáo  huấn,  lớn  lên  nếu  không  thành  hạng  tầm  thường  thì 

cũng thành phường trộm cướp. Lúc ấy có hối cũng chẳng có ích gì! Cổ 

nhân nói:  “Giáo phụ sơ lai, giáo nhi anh hài” (Dạy con từ thuở còn thơ, 

dạy vợ từ thuở ban sơ mới về), bởi lẽ, do huân tập sẽ trở thành bản tánh 

nên phải cẩn thận ngay từ đầu. Thiên hạ yên hay loạn đều bắt nguồn từ 

đây; chớ nghĩ lão tăng nói chuyện viễn vông, không quan hệ, khẩn yếu 

chi! 

Quang đã già rồi, tinh thần ngày càng suy yếu, không có sức trả lời 

thư gởi đến. Chỉ vì đường bưu điện thuận tiện khiến cho xa - gần nghe 

lầm hư danh, thường gởi thư đến hỏi mãi. Nếu nhất loạt chẳng phúc đáp, 

cũng cảm thấy phụ lòng người hỏi đến. Nếu phúc đáp từng thư một, thật 

chẳng  có  đủ  tinh  thần  [làm  như  vậy].  Vì  thế,  cho  in  bức  thư  dài  này, 

phàm những gì liên quan đến chuyện tu trì và đạo lập thân, xử thế, thờ 

cha mẹ, dạy con, đều nói đại lược. Sau này có ai gởi thư đến, dùng thư 

này gởi lại. Nếu có một hai chuyện chi đặc biệt liền phê vào thư gởi đến 

mấy chữ để đôi bên thấu hiểu tình nhau, chẳng đến nỗi nhọc nhằn quá 

đáng.  Nếu  muốn  thông  hiểu  sâu  xa  kinh  giáo,  xin  hãy  thỉnh  giáo  nơi 

những bậc pháp sư thông hiểu sâu xa dựng cao tràng pháp. Nên biết rằng: 

Người thông hiểu sâu xa kinh giáo chưa chắc đã liễu sanh tử ngay trong 

đời này. Nếu muốn liễu sanh tử ngay trong đời này, hãy nên chú trọng 

nơi tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương. 

17

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

2.  Thư gởi cư sĩ Quách Trang Ngộ  

 (năm Dân Quốc 21 - 1932)  



Nhận được thư của thầy Minh Đạo, biết cư sĩ có chí lớn. Nếu muốn 

liễu sanh thoát tử ngay trong đời này thì Quang chẳng ngại làm cái mốc 

chuẩn để nặn đất, chạm gỗ. Nếu muốn thông hiểu sâu xa kinh giáo và 

triệt  ngộ  tự  tâm  thì  [cái  mốc  chuẩn  để]  nặn  đất,  chạm  gỗ  của  Quang 

chẳng dùng được! Nay “đem sai lầm đáp tạ sai lầm”, đặt pháp danh cho 

cư sĩ là Huệ Trang. Trang (莊) là kính. Một pháp Kính chính là căn bản 

để học đạo thế gian lẫn xuất thế gian. Nếu chẳng trọng lòng kính, giữ 

lòng thành, dù có sở ngộ, vẫn chẳng thể được lợi ích thật sự. Hễ rơi vào 

cuồng huệ, chắc chắn khó thể sự lý viên dung. Thiên chấp lý tánh, chẳng 

trọng tu trì, tuy thấy lý chẳng lầm, cũng chẳng khác gì tà ma, ngoại đạo 

cho mấy! Huống chi đã chấp lý phế sự thì cái lý được ngộ cũng khó thể 

thích  đáng.  Do  vậy,  nói:   “Bất  quý  tử  kiến  địa,  chỉ  quý  tử  hành  lý” 

(Chẳng quý chỗ kiến địa của ông, chỉ quý chỗ ông thực hiện). Đấy chính 

là bẫy sập lớn cho người thông minh trong cả cõi đời; chẳng mắc phải 

bệnh  này  mới  đáng  gọi  là  thông  minh.  Nếu  không,  thông  minh  lại  bị 

thông minh làm cho lầm lạc, biến thành hạng người tự lầm, lầm người. 

Quang đã già rồi, chẳng nên thường gởi thư đến nữa. Hễ gởi thư đến chỉ 

dùng bức thư dài đã in để hồi đáp, nhất loạt chẳng giải thích cho riêng ai 

để khỏi mệt nhọc quá đỗi, mà cũng chẳng có lợi gì cho người. Không lâu 

nữa, sẽ có sách Tịnh Độ Thập Yếu bản mới in và bức thư dài gởi đến, 

không cần phải viết thư nữa. Ngoài nguyên bản sách Thập Yếu ra, còn 

có  kèm  thêm  mấy  cuốn  sách  cần  thiết  khác,  thật  sự  là  những  sách  vở 

quan trọng nhất cho việc tu Tịnh nghiệp. 

3.    Trả  lời  thư  cư  sĩ  Châu  Mạnh  Do  hỏi  về  bốn  câu  “Sắc  bất  dị 

Không” trong Tâm Kinh

 (Năm Dân Quốc 26 - 1937)  



Mấy câu này chính là Đại Sĩ đem tướng của Ngũ Uẩn Đều Không do 

chính Ngài đã thấy thấu suốt (chiếu kiến) để dạy người. Sắc đứng đầu 

Ngũ  Uẩn,  vì  thế  giảng  tường  tận  trước.  Nói   “Sắc  bất  dị  Không” (Sắc 

chẳng khác Không) là vì Sắc tuy có hình tướng có thể thấy được, nhưng 

đó là tướng huyễn vọng. Dùng trí Bát Nhã sâu xa để quán chiếu thì bản 

thể của Sắc là “bất khả đắc” (trọn chẳng thể được), tuy có mà giống như 

18

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

hư không. Chẳng riêng gì bản thể của Sắc là “trọn chẳng thể được”, mà 

Không cũng “trọn chẳng thể được!” Do vậy, lại nói  “Không bất dị Sắc” 

(Không  chẳng  khác  Sắc).  Ở  đây,  lại  sợ  người  ta  hiểu  lầm  Thế  Gian 

Không chính là tướng của Sắc Không nên nói: “Không cũng chẳng có 

thực  tế  để  được,  cũng  như  Sắc  trọn  chẳng  thể được!”  Ấy  là  vì  Không 

cũng là pháp thế gian, tuy không có hình tướng, rỗng rang, trống lỗng, 

nhưng  vẫn  có  tướng  Không.  Trong  Ngũ  Uẩn,  cái  Không  của  Sắc  Uẩn 

chẳng phải là cái Không của hư không. Do vậy, liền nói tiếp:  “Không

 bất  dị  Sắc” (Không  chẳng  khác  Sắc).  Vì  lìa  trọn  vẹn  cái  Không  của 

tướng Không nên nói:  “Không bất dị Sắc” (Không chẳng khác Sắc). Nói 

đến  cái  Không  của  Không  này  cũng  giống  như  Sắc  “trọn  chẳng  thể 

được”, chẳng thể hiểu là cái Không trống lỗng, rỗng rang. 

Vẫn  sợ  chưa  hiểu  nên  lại  nói:   “Sắc  tức  thị  Không,  Không  tức  thị 

 Sắc” (Sắc  tức  là  Không,  Không  tức  là  Sắc),  nghĩa  là:   “Sắc  tức  thị 

 Không”   chẳng  thể  được,  “Không  tức  thị  Sắc”   chẳng  thể  được!  Sắc  - 

Không này tịch chiếu cùng hiển lộ, cùng diệt mất. Sắc - Không “cùng 

chính là” và “cùng lìa” Sắc Không. Nếu thấy được điều này sẽ đích thân 

chứng được Chân Như Phật Tánh. Sắc Uẩn đã như thế thì bốn uẩn Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức cứ theo đó mà biết; cho nên không cần nói nữa, chỉ 

nói  “diệc phục như thị” (cũng giống như thế). Ngũ Uẩn đã như thế thì 

hết thảy pháp cũng như thế. Cho nên lại nói: Năm Uẩn này đều là tướng 

Không, là tướng Không của hết thảy các pháp, chẳng sanh, chẳng diệt, 

chẳng  nhơ,  chẳng  sạch,  chẳng  tăng,  chẳng  giảm,  bản  thể  của  chúng  là 

như thế, chẳng cần phải ước theo thánh - phàm, chúng sanh - Phật để nói 

nữa! Do nó vốn chẳng sanh, do đâu mà có diệt, cũng như có nhơ, sạch, 

tăng,  giảm  nữa  ư?  Vì  thế,  trong  tướng  Không  của  các  pháp,  không  có 

năm uẩn Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức, không có sáu căn “mắt, tai, mũi, 

lưỡi, thân, ý”, không có sáu trần “Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp”, 

không có sáu thức là Nhãn giới  (dưới chữ Nhãn lược bỏ chữ Thức), cho đến 

không có Ý Thức giới. Đấy là không có lục phàm pháp giới. 

 “Vô vô minh, nãi chí vô lão tử” (Không vô minh cho đến không lão 

tử) là mười hai nhân duyên thuộc Lưu Chuyển Môn.  “Diệc vô vô minh 

 tận,  nãi  chí  diệc  vô  lão  tử  tận” (cũng  không  có  hết  vô  minh  cho  đến 

không có hết già chết): Đấy chính là mười hai nhân duyên thuộc Hoàn 

Diệt Môn. Đây là không có Duyên Giác pháp giới.  “Vô Khổ, Tập, Diệt, 

 Đạo” , là không có Thanh Văn pháp giới.  “Vô Trí” : Trí là độ cuối cùng 

trong Lục Độ, cho nên [Vô Trí] là không có Bồ Tát pháp giới.  “Diệc vô 

 đắc”  (Cũng  không  có  đắc):   “Đắc”   chính  là  Bồ  Đề,  Niết  Bàn,  [tức  là] 

19

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

không có Phật pháp giới. Có kẻ hiểu cái Không trong câu  “Sắc bất dị 

 Không”  là Thật Tướng của Chân Không. Thoạt nhìn có vẻ hợp lý, nhưng 

xét kỹ hình như không trọn vẹn. Vì sao vậy? Đã là không có Ngũ Uẩn, 

Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, tức lục phàm pháp giới của thế 

gian; lại không có Tứ Đế, Thập Nhị Nhân Duyên, Trí, Đắc, đó chính là 

bốn thánh pháp giới xuất thế gian. Hết thảy các pháp thánh - phàm đều 

không, lẽ đâu cái Không của thế gian lại chẳng không? Do phàm tình lẫn 

thánh kiến đều không, cho nên có thể viên mãn Bồ Đề, trở về cái  “không

 có gì để được” (vô sở đắc). Do  “không có gì để được”  nên  “tâm vô quái

 ngại, khủng bố, viễn ly điên đảo, mộng tưởng, cứu cánh Niết Bàn” (tâm

không vướng mắc, sợ hãi, xa lìa điên đảo, mộng tưởng, rốt ráo Niết Bàn). 

Pháp này chính là pháp rốt ráo thành Phật của tam thế chư Phật, do 

trong  tướng  Không  của  các  pháp  chẳng  có  những  pháp  thánh  -  phàm, 

chúng  sanh  -  Phật  v.v…  cho  nên  có  thể  từ  phàm  đến  thánh  tu  nhân 

chứng quả, chứng trọn vẹn pháp này. Ví như dựng nhà phải có chỗ trống 

thì người mới ở được. Nếu nhà chẳng có chỗ trống, người ta làm sao ở 

được? Do Không, nên mới có thể chân tu thực chứng. Nếu chẳng Không, 

sẽ chẳng có tác dụng này. Do trong trí Bát Nhã sâu chẳng thấy tướng của 

những thứ tình kiến này nên là Vô, chớ hiểu lầm chẳng tu là Vô. Nếu 

hiểu chẳng tu là Vô sẽ phá hoại chánh pháp của chư Phật, chắc chắn bị 

đọa mãi trong A Tỳ địa ngục, hãy nên suy nghĩ cặn kẽ! Thuyết này của 

Quang  có  chỗ  chẳng  phù  hợp  cách  giải  thích  của  người  xưa,  nhưng  ý 

nghĩa chánh yếu chẳng trái nghịch kinh Phật, cũng có thể nói là một loại 

kiến giải  “thấy rặng, thấy đảnh, thấy nhân, thấy trí”11 vậy. 

4.  Thư răn nhắc những người mới phát tâm học Phật ở quê tôi  



Tôi thường nói: “Muốn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp, phải cầu 

nơi  cung  kính.  Có  một  phần  cung  kính  liền  tiêu  được  một  phần  tội 

nghiệp, tăng một phần phước huệ. Có mười phần cung kính, tiêu được 

mười  phần  tội  nghiệp,  tăng  mười  phần  phước  huệ”.  Nếu  chẳng  cung 

kính  mảy  may  thì  tụng  kinh  niệm  Phật  tuy  chẳng  phải  là  không  được 

mảy may lợi ích nào, nhưng trước hết phải chịu cái tội khinh nhờn, đọa 

lạc trong tam đồ bao nhiêu kiếp! Tội trả hết rồi, sẽ nhờ vào nhân lành ấy 

11 Câu này dựa theo thành ngữ:  “Một dãy Lô sơn nhìn ngang là rặng, nhìn dọc thấy đảnh” 

và câu  “người nhân thấy là nhân, người trí thấy là trí” , cùng ngụ ý: Bản thể là một, nhưng 

tùy theo sự hiểu biết của mỗi người mà lãnh hội khác biệt. 

20

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

lại  được  nghe  pháp  tu  đạo,  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương, 

liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  đời  này  cạn  lòng  thành,  dốc  hết  lòng  kính  thì 

trong  đời  này  có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp  vãng  sanh  Tây 

Phương. Hễ được vãng sanh bèn siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát 

tử,  vĩnh  viễn  lìa  các  khổ,  chỉ  hưởng  những  sự  vui  vậy!  Con  người  tu 

phước hay tạo nghiệp nói chung chẳng ngoài sáu căn, ba nghiệp. Sáu căn 

chính là Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân, Ý. Năm căn trước thuộc thân nghiệp, 

Ý căn sau cùng thuộc về tâm, tức Ý nghiệp. Ba nghiệp là: 



1) Một là Thân Nghiệp gồm ba thứ, tức sát sanh, trộm cắp, tà dâm. 

Ba sự này tội nghiệp cực nặng. 

a. Người học Phật nên ăn chay, yêu tiếc sanh mạng. Phàm là động 

vật đều biết đau đớn, đều tham sống, sợ chết, chẳng nên sát hại. Nếu giết 

để ăn sẽ kết thành một sát nghiệp. Đời kế, đời sau ắt phải bị chúng giết 

lại. 

b. Hai là trộm cắp, phàm những vật của người khác, chớ nên “không 

cho  mà  lấy”.  Trộm  vật rẻ  tiền  là  đánh mất  nhân  cách  của  chính  mình. 

Trộm vật đáng giá chính là hại thân mạng người ta. Trộm cắp vật của 

người khác tợ hồ chiếm được tiện nghi, [nhưng thật ra] tổn phước thọ 

của chính mình, đánh mất những thứ trong mạng mình lẽ ra phải có so 

với những thứ ăn trộm còn nhiều gấp bội lần. Nếu dùng mưu chiếm đoạt, 

hoặc dùng oai thế hiếp đáp cướp lấy, hoặc trông coi [tài sản] cho người 

khác rồi giở thói xấu chiếm lấy đều gọi là “trộm cắp”. Kẻ trộm cắp ắt 

sanh ra con cái phóng đãng, người liêm khiết ắt sanh con hiền thiện. Đấy 

chính là thiên lý nhân quả nhất định! 

c. Ba là tà dâm. Phàm với những kẻ chẳng phải là thê thiếp của chính 

ta, bất luận kẻ ấy hiền lương hay hạ tiện, đều chẳng được cùng họ hành 

dâm. Hành tà dâm là hoại loạn nhân luân, tức là dùng thân người làm 

chuyện súc sanh. Đời hiện tại đã thành súc sanh thì đời kế tiếp phải làm 

súc sanh. Người đời coi chuyện con gái lén lút cùng người khác là nhục, 

chẳng biết con trai tà dâm thì cũng [đáng nhục] giống hệt như con gái. 

Kẻ tà dâm ắt sanh ra con cái chẳng trinh khiết, ai muốn con cái của chính 

mình chẳng trinh khiết? Tự mình đã làm chuyện ấy trước, con cái bẩm 

thụ khí phận của chính mình, quyết khó thể đoan chánh chẳng tà! Không 

những chẳng được tà dâm với bóng sắc bên ngoài, mà ngay cả trong sự 

chánh dâm giữa vợ chồng cũng nên có giới hạn. Nếu không, chẳng chết 

sớm  thì  cũng  tàn  phế.  Kẻ  tham  ăn  nằm  khó  có  con  cái,  dù  có  sanh  ra 

cũng  khó  thành  người.  Dẫu  có  thành  người  thì  cũng  yếu  đuối,  chẳng 

21

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thành tựu gì! Người đời coi hành dâm là vui, chẳng biết chỉ sướng một 

khắc, khổ suốt cả đời, khổ lây con cái, cháu chắt! 

Ba điều này chẳng làm thì chính là thiện nghiệp nơi thân, nếu làm thì 

chính là ác nghiệp nơi thân. 

2) Khẩu Nghiệp gồm có bốn: Nói dối, nói thêu dệt, ác khẩu, nói đôi 

chiều. 

a. Nói dối là nói lời không chân thật. Đã không nói chân thật thì tâm 

cũng chẳng chân thật, đánh mất nhân cách rất lớn. 

b. Nói thêu dệt là nói những lời phong lưu tà vạy, khiến cho kẻ khác 

khởi ý niệm dâm đãng. Kẻ thiếu niên vô tri nghe lâu ngày ắt sẽ bị tà dâm 

chôn vùi nhân cách, hoặc thủ dâm tổn hại thân mạng. Tuy kẻ ấy chẳng tà 

dâm cũng sẽ đọa đại địa ngục. Từ địa ngục ra, hoặc làm lợn nái, chó cái. 

Nếu sanh trong loài người, thường làm gái ăn sương, thoạt đầu trẻ tuổi 

xinh đẹp, còn chưa khổ sở lắm. Lâu ngày bệnh phong tình phát ra, khổ 

chẳng nói nổi. May có được cái miệng này, sao lại khổ sở tự chuốc lấy 

họa  ương  cho  cả  ta  lẫn  người,  chẳng  tạo  hạnh  phúc  cho  cả  mình  lẫn 

người vậy? 

c. Ác khẩu là nói lời hung bạo như đao, như kiếm, khiến cho người 

ta khó chịu đựng nổi. 

d. Nói đôi chiều là đòn xóc hai đầu khêu gợi thị phi, nhỏ thì gây rối 

người khác, lớn thì loạn nước. 

Bốn điều này không làm thì là thiện nghiệp nơi miệng, nếu làm thì là 

ác nghiệp nơi miệng. 

3) Ý Nghiệp gồm ba thứ, tức tham dục, sân khuể, ngu si. 

a. Tham dục là đối với tiền tài, ruộng đất, đồ đạc đều mong gom hết 

về mình, càng nhiều càng hiềm rằng ít. 

b.  Sân  khuể  là  bất  luận  chính  mình  đúng  hay  sai,  nếu  người  khác 

chẳng thuận ý ta bèn nổi cơn thịnh nộ, chẳng chấp nhận lý lẽ của người 

ta. 

c. Ngu si không phải là trọn chẳng biết gì, mà dẫu là kẻ đọc hết sách 

vở  thế  gian,  vừa  qua  mắt  liền  nhớ,  mở  miệng  thành  chương,  nhưng 

chẳng  tin  nhân  quả  ba  đời,  lục  đạo  luân  hồi,  cho  là  con  người  chết  đi 

thần hồn diệt mất, không còn có đời sau v.v… đều gọi là ngu si! Thứ tri 

kiến ấy rối nước hại dân còn hơn nước lũ, mãnh thú! 

22

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Chẳng làm ba điều này thì là thiện nghiệp nơi ý, làm ba điều này thì 

là ác nghiệp nơi ý. Người Thân - Khẩu - Ý ba nghiệp đều thiện thì công 

đức do tụng kinh niệm Phật so với người ba nghiệp đều ác lớn gấp trăm 

ngàn lần. 

Người  học  Phật  nên  giữ  tấm  lòng  tốt  lành,  nói  lời  tốt  lành,  làm 

chuyện tốt lành. “Giữ tấm lòng tốt lành” là phàm những ác niệm nghịch 

trời trái lý, tổn người lợi mình đều chẳng cho khởi lên. Nếu khởi lên bèn 

lập tức  sanh  lòng  hổ  thẹn,  sám  hối khiến  cho  nó  tiêu diệt  ngay.  Phàm 

những tâm hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, lợi người, lợi vật đều 

thường  gìn  giữ,  hễ  sức  làm  được  bèn sốt  sắng  làm.  Chẳng  thể  làm  thì 

tâm cũng thường nghĩ đến điều ấy. “Nói lời tốt lành” là phải nói những 

lời có ích cho người, hữu ích cho vật; chứ không phải là muốn cho người 

khác nghe xong vui sướng mà gọi là lời tốt lành! Như giáo huấn con cái 

và  khuyên  người  làm  lành,  khuyên  người  kiêng  ác,  khuyên  người  giữ 

vẹn luân thường, khuyên người tu phước v.v… “Làm việc tốt lành” là 

tích cực làm những chuyện hiếu dưỡng cha mẹ, tôn kính anh, hòa thuận 

với  họ  hàng,  sửa  đổi  phong  tục  [cho  tốt  đẹp  hơn].  Phàm  tụng  kinh,  lễ 

Phật, niệm Phật, bái sám, các Phật sự đều phải thân tâm cung kính! 

Người học Phật ban đêm đừng ngủ trần truồng, phải mặc áo, quần 

đùi,  tâm  thường  như  đối  trước  Phật.  Ăn  cơm  chớ  nên  quá  mức.  Cơm 

ngon đến đâu đi nữa chỉ ăn đến tám chín phần [là tối đa]. Ăn mười phần 

đã chẳng có ích cho người; ăn mười mấy phần ắt tạng phủ bị thương tổn. 

Thường ăn như thế nhất định bị đoản thọ. Hễ ăn quá nhiều, tâm hôn trầm, 

thân mỏi mệt, tiêu hóa chẳng kịp, ắt phải trung tiện. Chuyện trung tiện là 

chuyện tệ nhất, là chuyện gây nên tội lỗi lớn nhất. Nơi Phật điện, tăng 

đường, đều phải cung kính; như thắp hương chẳng qua để biểu lộ tấm 

lòng, chứ xét rốt ráo ra, chẳng có loại nào đáng xem là hương cả! Nếu ăn 

nhiều,  vãi  trung  tiện  hết  sức  hôi  thối,  khiến  cho  hơi  thối  ấy  xông  sực 

Tam Bảo, tương lai ắt sanh làm loài giòi trong hầm phân. Chẳng ăn quá 

mức sẽ chẳng phóng trung tiện! 

Nếu như dùng chất lạnh, cảm thấy không ổn, hễ vô sự bèn đi ra chỗ 

trống  xả  ra,  đợi  đến  khi  tan  mùi  lại  quay  vào  trong  thất.  Nếu  có  việc 

chẳng ra ngoài được, hãy nên dùng sức kềm lại, chưa đầy một khắc nó sẽ 

tan mất trong bụng. Có người nói chẳng phóng ra sẽ thành bệnh; lời lẽ 

này còn nặng tội hơn chuyện phóng trung tiện, vạn phần chớ nghe theo. 

Đức Phật chế giới luật chưa nhắc đến sự này; có lẽ cổ nhân thân thể khỏe 

mạnh, lại không tham ăn, không có chuyện này, cho nên không nói đến. 

23

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nếu  có,  ắt  Phật  phải  nói.  Chớ  nói  Phật  không  cấm  cho  nên  cứ  việc 

phóng, đấy chính là tự cầu đọa lạc, Phật cũng khó cứu! 

Khổng Tử dùng tư cách của bậc thánh nhân triều kiến bậc quốc quân 

(vua một nước) phàm phu, khi sắp lên điện, ở dưới thềm, còn chẳng dám 

thở  mạnh,  huống  chi  lúc  đã  vào  điện  gặp  mặt  vua!  Vì  thế,  sách  Luận 

Ngữ chép:  “Nhiếp tề thăng đường, cúc cung như dã. Bình khí tự bất tức 

 dã”   (Nâng  vạt  áo  lên  điện,  khom  mình  như  thế  đó,  nín  hơi  như  không 

thở)  (Nhiếp 攝 : Nâng. Tề 齊 , đọc như Tư 咨 12, nghĩa là vạt áo. Cúc 鞠 : uốn cong. 

 Bình 屏 : giấu kín. Tức 息 : hơi thở từ trong mũi. Khổng Tử triều kiến vua, lúc sắp lên 

 điện, trước hết đi khom mình. Do khom mình nên vạt áo trước dài hơn, cho nên phải 

 nâng hai mép vạt áo lên cách mặt đất khoảng chừng một thước mới chẳng đến nỗi 

 đạp lên áo, vấp té, thất lễ. Nghiêm túc đến cùng cực, cho nên hơi thở trong mũi tựa 

 hồ chẳng thoát ra. Hãy thử xem Ngài kiêng dè đến mức độ nào? Người đời nay so 

 với Khổng Tử kém xa lắm, vua khi ấy so với Phật lại kém thật xa nữa! Phóng trung 

 tiện so với thở ra lại càng khác xa lắm. Im lặng suy nghĩ, khác gì đại địa chẳng có 

 chốn dung thân, há chẳng cực lực lưu tâm ư?)  Chúng  ta  là  nghiệp  lực  phàm 

phu ở trong Phật điện của bậc Thánh Trung Thánh, Thiên Trung Thiên 

(thánh  của  các  thánh,  trời  của  các  trời),  nơi  có  đủ  Tam  Bảo,  sao  dám 

chẳng kiềm chế, mặc tình trung tiện ư? Tội lỗi ấy lớn nhất không gì sánh 

bằng! 

Có lắm kẻ do chẳng xem nhiều trước thuật của cổ đức, nên tưởng là 

cổ đức không nói đến. Chẳng biết cổ đức nói rất khéo, gọi đó là  “tiết hạ 

 khí”  (hơi rỉ ra từ bên dưới). Họ cũng chẳng hiểu câu đó có nghĩa là gì, 

chẳng thèm để ý. Ba mươi, bốn mươi năm trước, Quang thường nói đến 

chuyện này, sau thử hỏi lại, người ta chẳng biết là chuyện gì! Do vậy, tốt 

nhất cứ nói thẳng là “trung tiện”. Trong tuồng hát, hễ chửi người khác 

nói buông tuồng bèn nói: “Lời ngươi nói như thả rắm”. Phàm có chuyện 

gì kinh sợ, đều chẳng dám thở mạnh, làm sao còn đánh trung tiện được? 

Do buông tuồng không kiêng dè, nên mới trung tiện! Chớ có nói “nhắc 

đến chuyện trung tiện nghe không nhã”, thật ra, tôi vì muốn tạo cách cứu 

người khỏi bị làm giòi trong hầm phân! 

Sáng dậy và lúc đại tiểu tiện xong, phải rửa tay. Phàm sờ lên thân, 

mò  xuống  chân  đều  phải  rửa  tay.  Những  tháng  mùa  Hạ  ống  quần  chớ 

buông thùng thình, phải bó lại. Tùy tiện khạc đàm hỉ mũi là chuyện tổn 

phước  lớn  lắm!  Đất  Phật  thanh  tịnh,  chẳng  những  trong  điện  đường 

chẳng được khạc nhổ, hỉ mũi, mà ngay cả trên cuộc đất sạch phía ngoài 

12 Âm Quan Thoại cùng đọc hai chữ này gần giống nhau. 

24

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

điện đường cũng chẳng nên khạc nhổ, xỉ mũi. Nhổ trên đất sạch sẽ tạo 

thành vẻ dơ bẩn! Có kẻ luông tuồng chẳng kiêng dè, khạc bừa ra đất hay 

khạc  lên  vách  trong  phòng!  Một  gian  phòng  đẹp  đẽ  mà  khắp  đất,  đầy 

tường toàn là đàm. Kẻ ấy khạc đàm để ra vẻ hống hách, lâu ngày thành 

bệnh,  hằng  ngày  thường  khạc;  tinh  hoa  của  đồ  ăn  thức  uống  đều  biến 

thành đàm hết. Nếu chịu nuốt đàm xuống, lâu dần không còn đàm nữa. 

Đấy là cách hay nhất để dùng đàm diệt đàm. Nếu chẳng thể nuốt xuống 

nên bỏ một cái khăn lau đàm trong tay áo, khạc lên đó xong lại bỏ vào 

trong  tay  áo.  Cách  này  cũng  vừa  mệt  người,  lại  không  sạch  sẽ,  chẳng 

bằng nuốt xuống, vừa không mệt người, vừa chẳng ô uế, lại vĩnh viễn 

không bị bệnh đàm. Đây là cách hay nhất để trị bệnh đàm. 

Người  học  Phật  nhất  cử  nhất  động đều phải lưu  tâm.  Đối  với  việc 

niệm Phật phải chí thành. Nếu khi nào trong tâm khởi lên đau buồn, đấy 

cũng chính là tướng thiện căn phát hiện, chớ nên để thường xảy ra như 

thế. Nếu không, sẽ bị ma bi thương dựa vào. Phàm có chuyện gì thích ý, 

chớ nên hoan hỷ quá mức. Nếu không, ắt bị ma hoan hỷ dựa. Lúc niệm 

Phật, mí mắt nên rủ xuống, chớ nên căng thẳng tinh thần quá mức đến 

nỗi tâm hỏa bốc lên, rất có thể bị những chứng bệnh ngứa đầu, đau đầu 

v.v... cần phải điều hòa cho thích đáng. Niệm lớn tiếng thì chẳng được 

cố sức quá mức để khỏi bị bệnh. Lần chuỗi niệm có thể ngừa được sự 

lười  nhác,  nhưng  lúc  tịnh  tọa  chẳng  được  lần  chuỗi,  hễ  lần  chuỗi  thì 

ngón tay động nên tâm chẳng định được, lâu ngày ắt thành bệnh. 

Xem kinh luận và các loại sách vở chớ nên vội vã. Phải xem nhiều 

lần, xem gấp rút sẽ chẳng thể ngưng lặng được, khó lòng thấu đạt ý chỉ. 

Kẻ hậu sinh hơi thông minh, được một bộ kinh sách bèn quên ăn bỏ ngủ 

để xem, coi một lần là xong liền. Lần thứ hai không còn hứng thú xem 

nữa.  Dù  có  xem,  cũng  giống  như  vẻ  mất  hồn  ngơ  ngẩn.  Những  loại 

người này đều chẳng thể thành tựu, hãy nên tận lực ngăn ngừa! Tô Đông 

Pha nói:  “Cựu  thư  bất  yếm  bách  hồi  độc.  Thục  độc  thâm  tư  tử  tự  tri” 

(Sách cũ trăm lần xem chẳng chán; đọc kỹ, nghĩ sâu ắt tự biết). 

Khổng Tử là bậc thánh thông minh thiên phú còn đọc kinh Dịch đến 

độ ba lần đứt lề sách. Với tư cách của Khổng Tử, vừa qua mắt liền thuộc 

lòng, cần gì phải nhìn vào văn để đọc nữa? Do vậy, ta biết: Nhìn vào văn 

có điểm rất tốt. Đọc thuộc thì phần lớn là miệng đọc qua trơn tru, còn 

xem văn thì mỗi chữ, mỗi câu đều biết được chỉ thú. Chúng ta nên học 

theo cách này, chớ nên tỏ vẻ chính mình thông minh, chuyên đọc thuộc 

lòng. Thời Khổng Tử không có giấy. Hễ viết thì viết trên tấm gỗ hoặc 

25

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

viết trên thẻ tre  (trúc giản 竹簡 , tức là thẻ bằng tre). Sáu mươi tư quẻ Dịch do 

Phục  Hy13 vạch  ra.  Phần  Thoán14 mở  đầu  sáu  mươi  bốn  quẻ  do  Văn 

Vương soạn. [Ý nghĩa của] sáu hào trong mỗi quẻ do Châu Công định ra. 

Ngoài  ra,  phần  Thoán  Truyện,  Tượng  Truyện  của  Thượng  Kinh,  phần 

Thoán Truyện, Tượng Truyện của Hạ Kinh và phần Văn Ngôn của hai 

quẻ Càn Khôn, Hệ Từ Thượng Truyện, Hệ Từ Hạ Truyện, Thuyết Quái 

Truyện,  Tự  Quái  Truyện,  Tạp  Quái  Truyện15,  được  gọi  chung  là  Thập 

Dực đều do Khổng Tử biên soạn. Nếu chỉ xét theo số lượng chữ thì phần 

biên soạn của Khổng Tử gấp mười mấy lần phần trước tác kinh Dịch của 

Văn  Vương,  Châu  Công.  Nhưng  Khổng  Tử  đọc  kinh  Dịch  của  Văn 

Vương,  Châu  Công  rốt  cuộc  đến  nỗi  dây  buộc  sách  bằng  da  thuộc  bị 

mòn  đứt  ba  lần,  đủ  biết  số  lần  đọc  chẳng  thể  tính  đếm  xuể!  Chúng  ta 

hằng đọc kinh Phật, trì Phật danh giống như Khổng Tử đọc kinh Dịch ắt 

sẽ có thể dùng lời Phật, phẩm đức của Phật mà un đúc cái tâm nghiệp 

thức  của  chính  mình  trở  thành  trí  huệ  tạng  của  Như  Lai.  Pháp  tắc  để 

chuyên tu Tịnh Độ gồm có Tịnh Độ ngũ kinh, Tịnh Độ Thập Yếu và các 

trước thuật Tịnh Độ, ở đây không ghi đầy đủ nữa! 

13 Phục Hy: Còn được gọi là Bào Hy, hoặc Thái Hạo, theo truyền thuyết sống vào khoảng 

8.000  hoặc  7.500  trước  Công  Nguyên,  là  một  trong  ba  vị  thánh  vương  (Tam  Hoàng,  tức 

Phục Hy, Hoàng Đế, Thần Nông) của Cổ Trung Hoa. Ông và bà Nữ Oa (có thuyết nói họ là 

anh em, nhưng thường được hiểu là vợ chồng) được coi là thủy tổ của nhân loại trong văn 

hóa Hoa Hạ. Theo đó, cả ông và Nữ Oa đều có nửa thân dưới là rắn. Ông ta đóng đô tại 

Uyển Khưu (nay là huyện Hoài Dương, tỉnh Hà Nam). Theo thần thoại, Phục Hy lên đàn 

hình vuông, nghe tiếng gió thổi đến từ tám phía, bèn nghĩ ra Bát Quái. 

14 Trong Kinh Dịch, mỗi quẻ có một lời giảng tổng quát ý nghĩa của quẻ ấy gọi là Thoán. Lời 

giải thích ý nghĩa mỗi một Hào (tức một vạch liền hoặc đứt) trong một quẻ gọi là Hào Từ 

(tương truyền do Châu Công soạn). 

15 Kinh Dịch được chia thành hai phần: Thượng Kinh gồm 30 quẻ đầu, Hạ Kinh gồm 34 quẻ 

sau. Thập Dực có nghĩa là mười cái cánh. Đa phần các nhà chú giải cho rằng: Phần Thoán và 

phần  Hào  giống  như  con  chim  đã  trọn  vẹn  hình rồi, thêm  Thập  Dực  như chắp cánh thêm 

lông cho con chim được thêm toàn vẹn. Thời cổ, chữ Truyện có nghĩa là lời giải thích kinh 

điển. Thoán Truyện là lời giải thích cho rõ ý nghĩa phần Thoán Từ. Tượng Truyện là phần 

giải thích ý nghĩa của Tượng được biểu thị bởi mỗi quẻ (Đại Tượng), phần giải thích tượng 

của mỗi hào gọi là Tiểu Tượng. Theo cụ Nguyễn Hiến Lê, Tượng có nghĩa là hình thái, như 

câu  “tại thiên thành tượng, tại địa thành hình”  (trên trời thành tượng, dưới đất thành hình); 

nó  còn  có  ý  nghĩa  là  biểu  tượng  như  câu   “Thiên  thùy  tượng,  kiến  cát,  hung;  thánh  nhân 

 tượng chi”  (Trời hiện ra hình tượng, thấy điềm lành, điềm dữ, thánh nhân phỏng theo đó lập 

nên biểu tượng). Hệ Từ truyện thường được hiểu là phần giải thích chung cho mỗi quẻ và 

hào. Văn Ngôn Truyện là phần giảng về lời kinh văn, nhưng chỉ chú trọng vào ý nghĩa hai 

quả Thuần Càn và Thuần Khôn. Thuyết Quái Truyện giảng về ý nghĩa tám quẻ đơn (Càn, 

Khảm, Cấn, Chấn, Tốn, Ly, Khôn, Đoài). Tự Quái Truyện giải thích về thứ tự các quẻ (lý do 

tại sao lại sắp các quẻ theo thứ tự đó). Tạp Quái Truyện giải thích linh tinh về một số quẻ. 

26

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

5.  Thư gởi thầy Minh Bổn  

 (năm Dân Quốc 16 - 1927) 



Căn bệnh chung của cả cõi đời hiện thời là nhờ công để lợi tư, khiến 

cho  dân  cùng  khốn,  nước  nguy  ngập,  chiến  tranh  liên  miên.  Chúng  ta 

xuất gia làm đệ tử Phật, cố nhiên phải lấy lòng bình đẳng đại từ, đại bi 

của đức Phật làm chí hướng, chẳng nên giữ mãi thói kiêu mạn tự đại của 

người tại gia, coi thường hết thảy, mặc tình xử sự, chẳng tuân theo lề lối 

cũ. Phải nghĩ chúng ta được trời che đất chở, được cha mẹ giáo dục, nếu 

chẳng bắt chước tấm lòng của trời đất, cha mẹ, sẽ thành kẻ nghịch trời 

trái lý, gây nhục sâu xa cho đấng sanh thành. Linh Nham16 là đạo tràng 

cổ đã một ngàn một trăm năm, sau cơn biến loạn trở thành chốn hoang 

tàn. Tuy còn một ít kiến trúc, nhưng không có người chống đỡ, vẫn suy 

tàn như cũ. May là vào cuối thời Quang Tự, vị đại hộ pháp họ Nghiêm 

nghe tiếng thầy Chân17 bèn nghênh thỉnh. Ấy là vì mong Sư sẽ khôi phục 

đạo  tràng  vậy.  Thầy  Chân  tuy  tiếp  nhận,  hiềm  rằng  các  sự  ràng  buộc, 

chẳng thể đích thân trụ trì. Năm ngoái, Giới pháp sư18 đến đây, Sư mừng 

tìm được người bèn giãi bày mọi lẽ, đích thân đưa lên núi để làm Trụ Trì. 

Lại còn thỉnh vời quan viên, thân sĩ, lên tiếng minh xác biến chùa này 

16 Chùa Linh Nham tên gọi đầy đủ là Linh Nham Sơn Tự, thuộc Ngô Huyện, Tô Châu. Khởi 

đầu từ Tư Không Lục Ngoạn biến nhà riêng thành chùa, nhưng rất nhỏ. Đến niên hiệu Thiên 

Giám (502-519) thời Lương Vũ Đế, chùa mới được mở rộng và mang tên là Tú Phong Tự. 

Theo kinh Đại Ai (ngài Trúc Pháp Hộ dịch), nơi ấy chính là đạo tràng ứng hóa của Trí Tích 

Bồ Tát. Vào thời Thiên Bảo (742-755) đời Đường Huyền Tông, tổ trung hưng tông Thiên 

Thai là  ngài  Đạo Tuân từng  tu  Pháp  Hoa  tam-muội  tại chùa  này.  Đầu  đời Tống,  chùa trở 

thành học viện giới luật của Luật Tông. Vào thời Nguyên Phong (1078-1085), chùa trở thành 

thiền viện. Chùa bị cháy rụi chỉ còn sót lại một cái tháp đá vào năm Vạn Lịch 18 (1600) đời 

Minh Thần Tông. Sau khi được trùng tu, chùa lại bị loạn quân Thái Bình Thiên Quốc đốt 

phá một lần nữa. Mãi đến năm Tuyên Thống thứ ba (1911), hòa thượng Chân Đạt mới đứng 

ra dựng lại chùa như hiện nay. 

17 Thầy Chân (Chân sư) ở đây chính là hòa thượng Chân Đạt, vị trụ trì có công đứng ra trùng 

tu Linh Nham vào năm Tuyên Thống thứ ba (1911). 

18 Pháp sư Giới Trần (1878-1948) là người xứ Hán Xuyên, tỉnh Hồ Bắc, họ Khưu, tự là Địch 

Ngô, xuất gia năm mười chín tuổi, chuyên tu khổ hạnh, sống trong núi Chung Nam, toàn tâm 

toàn ý tu Thiền. Sau Sư chuyên tu niệm Phật. Dưới thời Quang Tự, Sư vào núi Kê Túc ở 

Vân Nam chuyên tu pháp Ban Châu Niệm Phật. Năm Dân Quốc thứ ba (1914), Sư đến mở 

Hoa Nghiêm Đại Học tại Hàng Châu. Về sau, Sư bế quan tại chùa Phật Thản ở Thường Thục, 

ngầm tu Tịnh nghiệp. Năm Dân Quốc thứ chín (1920), cùng với các vị Liễu Trần, Từ Châu 

v.v… lập Hoa Nghiêm Đại Học tại chùa Cửu Liên ở Hán Khẩu. Sư từng đảm nhiệm Trụ Trì 

chùa Linh Nham một thời gian. Sư thị tịch vào năm Dân Quốc 37 (1948) tại chùa Cùng Trúc 

ở Côn Minh, thọ 71 tuổi, pháp lạp 53 năm. Trước tác gồm Hoa Nghiêm Nhất Trích, Hoa 

Nghiêm Thất Xứ Cửu Hội Đồ, Liên Xã Minh Huấn, Tịnh Tông Yếu Ngữ v.v…  

27

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thành chốn thập phương thường trụ. Thầy Giới phẩm đức, học nghiệp, 

tiếng tăm đều xuất sắc, thật đáng làm khuôn phép cho hàng hậu học. Nay 

thầy  đã  đáp  ứng  lời  thỉnh  cầu  [thuyết  giảng  một  khoảng  thời  gian  tại] 

Ngu Sơn, ông hãy nên hết sức gắng công thay thầy Giới lãnh chúng tu trì, 

chớ nên lẩn tránh, lười nhác, mong được an nhàn. 

Phàm những ai đến núi này ở lại đều là người phát tâm tu đạo, ai nấy 

đều phải tích cực dụng công, khuyến khích, cổ vũ lẫn nhau, hòng được 

sự  lợi  ích  “lệ  trạch”19,  chẳng  được  rong  chơi,  chuyện  gẫu,  cũng  như 

chẳng tuân theo quy củ nhà chùa, tự làm theo ý mình. Chùa này đã là 

chùa thập phương, con cháu của Tam Thánh Đường20 sống ở đây cũng 

phải tu chung với đại chúng, đều cùng hưởng nhọc nhằn hay nhàn nhã, 

đều đồng cam cộng khổ. Nếu không, sẽ trở thành kẻ quấy loạn Thường 

Trụ, khinh dối thầy Chân. Đã là đồ đệ của thầy Chân thì hãy nên vô cùng 

đúng pháp để khỏi đến nỗi vì chính mình chẳng đúng pháp mà khiến cho 

người ta nói động đến thầy Chân. Nay dạy giản lược đại khái để làm căn 

cứ hòng duy trì tiền đồ vậy:  



1) Thời thế bất ổn, chỉ nên nhất tâm tu đạo, chớ nên vọng động tính 

xây dựng. Nếu bất đắc dĩ thì chỉ nên xây dựng thêm nho nhỏ, cốt vừa đủ 

dùng  là  được,  chớ  nên  xây  cất  nhiều,  mong  cho  thật  rộng  lớn.  Không 

những vì tài lực không đủ mà còn là để khỏi vì lẽ đó mà bị chuốc họa! 



2) Đường đời gian nan, cơm áo ai nấy đều nên tiết kiệm. Chi phí cho 

Thường Trụ phải dựa theo thâu nhập mà chi tiêu. Nếu chẳng tiết kiệm, 

sau này khó duy trì được. Tất cả các khoản thâu vào chi ra đều phải phân 

minh, chớ nên mua sắm những vật phù phiếm, xa hoa: Một là phí tiền, 

hai là chuốc lấy tiếng chê bai. Phải dành dụm chỗ dư ra để bồi đắp chỗ 

thiếu hụt [sau này], chẳng được nói: “Có thầy Chân tiếp tế, cứ mặc tình 

tiêu xài phù phiếm”. 



3) Khóa tụng hằng ngày nơi Phật đường nên y theo quy củ đã định 

hiện  thời,  tu  trì  thiết  thực,  nhưng  chớ  nên  một  mực  chuyên  chú  dụng 

công  nơi  sự  tướng,  mà  hãy  nên  tâm  tâm  niệm  niệm  đối  trị  những  căn 

bệnh tập khí của chính mình. Làm được như thế thì mới thật sự là người 

niệm Phật. Nếu không, sẽ như bọt nước vỗ vào tảng đá, hoàn toàn chẳng 

19 Kinh Dịch có câu  “Lệ Trạch Đoài, quân tử dữ bằng hữu giảng tập”  (Lệ Trạch Đoài: quân 

tử cùng bè bạn nghiên cứu, tu tập) nên chữ “lệ trạch” thường dùng để chỉ bạn bè thân thiết, 

tốt lành cùng nhau học hỏi, nghiên cứu. 

20 Tam Thánh Đường tức Tây Phương Tam Thánh Đường, chỉ Niệm Phật Đường. “Con cháu 

Tam Thánh Đường” là những vị Tăng chuyên tu Tịnh nghiệp. 

28

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

có tâm đắc chi! Chỉ nên căn cứ theo quy củ Tịnh Độ thông thường, chớ 

có bày vẽ kiểu cách hoa dạng nào khác. Nếu có kẻ muốn lập dị, như đốt 

ngón  tay,  [dùng  thân]  đốt  đèn,  hãy  thỉnh  người  đó  đến  chùa  A  Dục 

Vương21 mà làm, núi này vĩnh viễn chẳng bày ra thói ấy. 

4) Giới pháp sư đã nhận lời giảng dạy một thời gian ở Ngu Sơn, sợ 

rằng khó thể trở về ngay được, nhưng danh vị Trụ Trì vẫn thuộc về thầy 

Giới, chuyện lãnh chúng tu trì ông tạm thay thế. Phải nên hết sức siêng 

năng,  cẩn  thận,  khiêm  cung,  chẳng  nên  tự  đại  tự  cao.  Ông  là  vãn  bối, 

thay thầy ấy trông nom mọi việc, chẳng được nói năng dường như [chính 

mình là] vị Trụ Trì để đại chúng khâm phục tấm lòng rỗng rang của ông, 

đạo tâm càng thêm chân thành, thiết tha. 

5) Phàm xử sự tiếp vật hãy nên khiêm hòa công bình, chẳng được cố 

chấp  ý  kiến  của  chính  mình,  mạt  sát  chánh  lý.  Cần  nhất  là  mọi  người 

khích  lệ,  khuyên  lơn  lẫn  nhau  tu  ròng  Tịnh  nghiệp.  Thường  giảm  lỗi 

mình, đừng bàn lỗi người, cực lực đối trị căn bệnh tập khí. Tập khí khử 

được  một  phần  thì  đạo  nghiệp  mới  tăng  được  một  phần.  Chẳng  được 

kiêu ngạo, luông tuồng, hãy chú ý giữ cho đúng chừng mực. Nói chung, 

phải chịu thương, chịu khó, an bần thủ phận. 

6)  Chùa  này  là  chùa  thập  phương,  dù  ông  mang  vật  gì  đến  cũng 

thuộc về thập phương, nên giữ tinh thần chí công vô tư. Phàm con cháu 

của  Tam  Thánh  Đường  trụ  trong  núi  này  cũng  phải  đả  phá  tình  cảm 

riêng, đặt mình vào địa vị của mười phương Tăng chúng, chẳng được tự 

tiện cậy vào ý riêng để được hưởng sự ưu đãi, mặc sức phóng túng, hủy 

hoại quy củ đã thành lập. Nếu không, sẽ trở thành tội nhân trong Phật 

pháp,  là  oan  gia  của  thầy  Chân,  hãy  cho  kẻ  đó  ra  đi  để  khỏi  bị  người 

khác chê cười. 

21 Chùa  A  Dục Vương  ở  trên  núi  A  Dục Vương  thuộc  huyện  Cận  tỉnh  Chiết  Giang.  Theo 

truyền thuyết, vào năm Thái Khang thứ hai (281) đời Tấn Vũ Đế, có người tên là Lưu Tát 

Ha xứ Tinh Châu bị hôn mê trên núi, mộng thấy một vị tăng người Ấn Độ, cho biết tội ông 

ta sẽ đọa địa ngục, rồi khuyên ông ta nên đến đảnh lễ tháp của A Dục Vương (tháp thờ xá-lợi 

đức Phật do vua A Dục kiến tạo, sai quỷ thần đem chôn trong các nơi khắp Nam Thiệm Bộ 

Châu, khi nào Phật giáo hưng thạnh nơi ấy, tháp sẽ tự động trồi lên) để sám hối các tội. Ông 

này thức dậy bèn xuất gia, đổi tên là Huệ Đạt. Sư đi tìm tháp khắp nơi, nhưng không thấy, 

đau lòng than khóc. Một đêm, bỗng nghe dưới đất có tiếng chuông vẳng lên. Ba hôm sau, 

bảo tháp và xá-lợi từ dưới đất cùng vọt lên. Huệ Đạt bèn dựng chùa miếu phụng thờ tháp. Đó 

là căn nguyên của chùa A Dục Vương. Những người phỏng theo phẩm Dược Vương Bổn Sự 

trong kinh Pháp Hoa thường đến trước tháp xá-lợi lễ bái đốt ngón tay hay đốt cánh tay để 

cúng dường. 

29

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Thời sự gian nan, tiền đồ đáng lo, nếu chẳng có cách tốt đẹp thì sao 

trở thành đạo tràng cho được? Chỉ sợ ông có lẽ chưa nghĩ tới, cho nên 

mới  dài  dòng  một  phen.  Lúc  đầu  vốn  muốn  nói  chung  chung,  sau  lại 

muốn cho rõ ràng dễ xem nên chia thành sáu điều, chẳng qua nhằm biểu 

thị tấm lòng ngu thành của Quang nhằm bảo vệ đạo tràng Linh Nham, 

xin chớ vì  “vượt chén thay thớt”  22 mà chê cười thì Linh Nham may mắn 

lắm, mà thầy Chân cũng may mắn lắm! 

6.  Thư trả lời cư sĩ Giác Minh 

 (năm Dân Quốc 23 - 1934) 



Hôm qua nhận được thư bà và thư của cư sĩ Phạm Cổ Nông, biết bà 

đời trước vốn có thiện căn, nhưng do tập khí văn nhân chưa trừ được, 

nên gần như chẳng được lợi ích thật sự! Nay tu tập mà vẫn chưa biết mối 

tương quan rất lớn giữa tự lợi và lợi tha. Đừng nói chi người ngoài, ngay 

cả chồng, con, dâu, cháu v.v… của chính mình đều nên dạy họ thường 

niệm Phật hiệu. Một là khiến cho bọn họ cùng gieo thiện căn; đang trong 

khi cõi đời đại loạn này, nếu chẳng nương tựa vào Phật thì nguy hiểm 

đáng lo lắm. Hai là nếu lúc bình thường chẳng dạy bọn họ uốn nắn tập 

khí thì một mai kia lúc bà sắp mất, bọn họ sẽ thuận theo tri kiến thế tục, 

tính chuyện phô trương, khóc lóc mù quáng, dẫu bà có công phu Tịnh 

nghiệp có thể tương ứng với Phật, được Phật tiếp dẫn, nhưng gặp phải 

những hành động đó phá hoại tịnh niệm, chắc chắn vẫn ở lại trong cõi Sa 

Bà, từ trần sa kiếp này cho đến trần sa kiếp khác vẫn bị luân hồi trong 

sáu  nẻo.  Do  vậy,  khuyên  quyến  thuộc  niệm  Phật  chính  là  một  đại  sự 

khẩn yếu nhất. 

Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết đến cơm cháo, chẳng thể 

làm cho bà được hưởng lợi ích nơi diệu lý của kinh giáo, chỉ có mỗi một 

việc này do từng trải mấy mươi năm là có thể làm cho bà đích thân được 

lợi ích trong đời này. Nếu bà làm theo được, sẽ chẳng khác gì cầu Phật 

tiếp dẫn bà và quyến thuộc cùng con cháu đời sau. Nay tôi đặt pháp danh 

cho bà là Triều Giác, có nghĩa là chính bà, quyến thuộc và những người 

22  “Việt tôn đại trở”  (vượt chén rượu, thay đổi thớt) là một thành ngữ, thường dùng dưới 

dạng thông dụng hơn là  “việt bào đại trở”  (vượt quyền đầu bếp mà thay cái thớt). Tổ dùng 

thành ngữ này với ý tự khiêm, đối với Linh Nham, Ngài chỉ là một vị trưởng lão danh dự, 

không phải là Đương Gia hay Trụ Trì, không có tư cách gì lên mặt chỉ dạy vị quyền Trụ Trì 

là thầy Minh Bổn. Ngài khuyên dạy những lời này thì cũng giống như kẻ tự tiện vượt quyền, 

dạy dỗ người khác, cắt đặt quy củ theo ý mình, nên mới nói là “việt tôn đại trở”. 

30

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

quen  biết  đều  cùng  quy  hướng  A  Di  Đà  Phật  Đại  Giác  Thế  Tôn  vậy. 

Hiện  thời,  phạm  vi  [hoạt  động]  của  nữ  giới  được  nới  lỏng,  nếu  chẳng 

dùng Phật pháp để duy trì thì sau này chẳng biết biến đổi thành ra tình 

cảnh như thế nào nữa! Bà xưa đã có huệ căn, há chẳng dùng chuyện tự 

lợi lợi tha này để Tịnh nghiệp của chính mình được thuần thục, cao đăng 

thượng phẩm hay sao? 

Nay tôi gởi cho bà một bộ Tịnh Độ Thập Yếu, đây là loại nguyên 

bản chứ không phải là loại trích yếu giản lược đang được lưu hành, một 

bộ Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, một bộ Cứu Kiếp Biên23, một bộ Quán Âm 

Tụng in theo lối mộc bản  (Quán Âm Tụng do một đệ tử bỏ tiền in, nhờ một vị 

 Tăng ở Nam Kinh giảo chánh. Vị này có học thức, giảo chánh khá tốt. Cho đem khắc 

 tại Dương Châu, nhưng do vì chiến tranh, đường bưu điện thường chẳng thông suốt. 

 Đến khi khắc xong, do đường bưu điện không thông nên phải đình lại lâu ngày, sắp 

 đem bản khắc gởi đi thì am của vị Tăng đó bị kẻ có thế lực đoạt mất. Tâm tình đã 

 loạn, nên chẳng thể xét duyệt, thẩm định được nữa. Về sau, đem in ra bốn trăm bộ. 

 In xong xem lại, mới biết sai ngoa khá nhiều. Do vậy, phải in riêng một bản đính 

 chánh ghép vào. Xin hãy chú ý dựa theo bản đó mà sửa cho đúng),   một bộ Lịch 

Sử Thống Kỷ24 in bằng lối mộc bản (hai bộ này không có người lưu thông vì 

phí tổn lớn quá) và các thứ khác xếp cho đầy bưu kiện, đều có liên quan 

đến nhân tâm thế đạo. Lại kèm thêm một lá thư gởi cho khắp mọi người, 

đúng là của báu truyền đời của mọi người, văn tự tuy nông cạn, hời hợt, 

nhưng chẳng có một chữ nào vô dụng. Năm ngoái, Phật Quang phân xã 

ở Vụ Nguyên được thành lập, một đệ tử xin Quang viết lời tựa. Quang 

một mực không giữ lại bản thảo, nhưng với bài ấy đặc biệt sao lại, đem 

gởi đi, muốn gởi cho Phật Học Đặc San Xã, nhưng chần chừ chưa gởi. 

Nay đem gởi tới cho bà, xem xong xin chuyển cho cư sĩ Phạm Cổ Nông, 

bảo với ông ta tôi đã đặt pháp danh cho bà để Quang khỏi phải viết thư 

cho ông ta nữa. Quang già rồi, do sức túc nghiệp, sanh ra mới được sáu 

23 Cứu Kiếp Biên tên gọi đầy đủ là Phật Học Cứu Kiếp Biên, do ông Hứa Chỉ Tịnh biên soạn. 

Nội dung tập hợp những giáo huấn trọng yếu để khuyến thiện tu Tịnh Độ, bao gồm các huấn 

thị về Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện, cải ác hướng thiện, tín nguyện niệm Phật, Phổ Hiền 

Hạnh Nguyện v.v…  

Quán Âm Tụng tên gọi đầy đủ là Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng, cũng do 

ông Hứa Chỉ Tịnh biên soạn. Nội dung trích thuật kinh luận nêu rõ những duyên khởi, sự 

phát tâm, thị hiện cảm ứng của Bồ Tát Quán Thế Âm. Ông Hứa Chỉ Tịnh soạn cuốn này theo 

yêu cầu của Tổ Ấn Quang. 

24 Tên gọi đầy đủ là Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ do ông Nhiếp Vân Đài biên soạn, Hứa Chỉ 

Tịnh ghi lời bàn định. Nội dung thâu thập những câu chuyện trong lịch sử, trích từ các bộ sử 

nổi tiếng của Trung Hoa từ Sử Ký cho đến Minh Sử, khởi đầu bằng chuyện vua Thuấn, kết 

thúc bằng chuyện Cáp Lập Ma (tức Karmapa của Phật giáo Tây Tạng) thời Vĩnh Lạc nhà 

Minh. 

31

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

tháng liền bị bệnh mắt, suốt sáu tháng không mở được mắt, không ngớt 

tiếng khóc. Nay đã hơn bảy mươi tuổi rồi, gần đây mục lực rất yếu, từ 

mùa Đông năm ngoái hễ có thư từ gì gởi đến đều dặn sau này đừng gởi 

thư nữa, thư gởi đến quyết không phúc đáp, để khỏi bị ôm nỗi đau Tây 

Hà25. 

7.  Thư trả lời Huyễn Tu đại sư  

 (năm Dân Quốc 23 - 1934)  



Tông chỉ niệm Phật là sanh lòng tin chân thật  (tức Tín), phát nguyện 

thiết tha  (tức Nguyện), chuyên trì Phật hiệu  (tức Hạnh. Tín - Nguyện - Hạnh là 

 tông chỉ của Niệm Phật). Phương pháp dụng công niệm Phật hay nhất chính 

là  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”. “Nhiếp trọn sáu căn”  chính

là cái tâm niệm Phật chuyên chú nơi danh hiệu Phật, tức là thâu nhiếp ý 

căn. Miệng phải niệm cho rõ ràng, rành rẽ, tức là thâu nhiếp thiệt căn. 

Tai phải nghe cho rõ ràng, rành rẽ, tức là thâu nhiếp nhĩ căn. Gom ba căn 

này vào Phật hiệu thì chắc chắn mắt chẳng thể nhìn loạn. Lúc niệm Phật, 

mắt phải khép hờ, tức là rủ mí mắt xuống, đừng có mở to mắt. Mắt đã 

nhiếp thì mũi cũng chẳng ngửi loạn, tức là mũi cũng được nhiếp. Thân 

phải cung kính, tức là thân cũng được nhiếp. Sáu căn đã nhiếp chẳng tán 

loạn thì tâm không vọng niệm, chỉ nghĩ đến Phật thì mới là tịnh niệm. 

Sáu căn chẳng nhiếp thì dù có niệm Phật, vọng niệm trong tâm vẫn tưng 

bừng, khó được lợi ích thật sự! Nếu có thể thường nhiếp trọn sáu căn để 

niệm thì gọi là “tịnh niệm tiếp nối”. Thường giữ được tịnh niệm tiếp nối 

chính là nhất tâm bất loạn, dần dần sẽ đạt được Niệm Phật tam-muội. 

8.  Trả lời thư cư sĩ Vương Đức Châu ở Vân Nam (hai lá thư) 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  

1) Thư tuyên ngôn của Cư Sĩ Lâm ngôn từ lẫn lý lẽ châu đáo, rất hay. 

25 Tử Hạ, tên thật là Bốc Thương, người xứ Ôn nước Tấn (nay là huyện Ôn, tỉnh Hà Nam) 

thời Xuân Thu, là một đệ tử nổi tiếng của Khổng Tử, được thờ phối hưởng trong Văn Miếu. 

Ông không thích làm quan, nhưng vâng lời thầy ra làm quan ở nước Cử (nay là huyện Cử 

tỉnh Sơn Đông). Sau khi Khổng Tử mất, ông bèn từ quan, sang sống tại Tây Hà, huyện Đào, 

mở trường dạy học. Học trò ông thành đạt rất đông, có nhiều người rất nổi tiếng như Can 

Mộc, Ngụy Văn Hầu, Ngô Khởi v.v… Tuổi già, người con trai duy nhất đột nhiên lăn ra chết, 

ông thương tâm khóc đến nỗi mù mắt, do đó mới có thành ngữ  “Ôm nỗi đau Tây Hà”.  Tổ 

mượn thành ngữ này với ngụ ý: Tránh viết lách quá nhiều đến nỗi mắt bị mù. 

32

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Chương trình hoạt động đại lược cũng hết sức nghiêm chỉnh, châu đáo, 

trọn vẹn. Đủ thấy được tình trạng giáo hóa Phật pháp hưng thạnh ở Vân 

Nam vậy. Nhưng hãy nên tận lực vâng giữ bổn phận, đừng học theo thói 

ham cao chuộng xa. Ví như mặc áo, ăn cơm, đều phải căn cứ theo kích 

cỡ  thân  thể,  sức  ăn  của  mỗi  người,  mùa  Hạ  mặc  áo  mỏng,  mùa  Đông 

mặc áo cừu, khát uống, đói ăn thì dưỡng được thân tâm. Làm sái cách thì 

thân lẫn tâm đều bị thương tổn, chứ nào phải uống, ăn, áo vải mỏng, áo 

cừu là tốt hay chẳng tốt, mà là do người có khéo dùng hay không? Bất 

luận tư cách như thế nào, đều phải giữ vẹn luân thường, tận hết bổn phận, 

dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành. 

Lại phải nên chuyên chú nơi pháp môn Tịnh Độ vì cậy vào Phật từ lực 

so với ỷ vào tự lực thì sự khó - dễ thật cách biệt vời vợi như trời với đất! 

Gần đây có những hạng người luôn phô phang sự giải thoát đằng miệng, 

cho người niệm Phật là hủ bại đợi chết, xin chớ bị những tà thuyết ấy mê 

hoặc. Trong thời thế hiện nay, dẫu là bậc cổ Phật đã thành Chánh Giác 

thị hiện, chắc chắn cũng chẳng đề xướng gì khác ngoài chuyện giữ vẹn 

luân thường, tận hết bổn phận và chú trọng nơi pháp môn Tịnh Độ! Dẫu 

cho Đạt Ma đại sư thị hiện trong lúc này, cũng sẽ dùng pháp môn cậy 

vào Phật lực để dạy  dỗ. Thời tiết, nhân duyên thật sự là căn bản. Trái 

nghịch thời tiết, nhân duyên cũng giống như mùa Đông mặc áo vải mỏng, 

mùa  Hạ  mặc  áo  cừu,  đói  uống,  khát  ăn,  không  chỉ  vô  ích  mà  lại  còn 

thành hại! 

Chánh nghĩa của Phật giáo hoàn toàn khế hợp luân thường đạo lý. 

Trong đời có kẻ ngoại đạo thường hay xén trộm những danh từ Phật giáo 

để thực hành đạo vận khí, luyện đan, rồi gọi hoa mỹ là Tam Giáo Đồng 

Nguyên (Nho, Thích, Đạo cùng nguồn). Nguồn cố nhiên là đồng, nhưng 

ngành nhánh thì khác! Nếu chấp nhận kiểu “đồng nguyên” ngoài miệng 

của bọn dị kiến là nguồn cội của Tam Giáo thì sẽ đắc tội lớn với thánh 

nhân Tam Giáo. Nay dốc sức nơi luân thường và pháp môn Tịnh Độ thì 

tương lai ở bất cứ nơi đâu cũng sẽ gặp được nguồn. Nếu bỏ điều này, coi 

pháp bí mật truyền dạy cách luyện đan là nguồn cội, sẽ trở thành vĩnh 

viễn mê mất nguồn cội chân thật, đi mãi trong nẻo tà! Hãy nên đem điều 

này nói với những tín sĩ có túc căn nhưng chưa biết cội nguồn của Phật 

pháp thì lợi ích lớn lao lắm. 

Cảnh Kỳ Xương pháp danh là Đức Xương, Hàn Thọ Sơn pháp danh 

là Đức Sùng. Phải biết: Vốn có tánh đức rất sáng suốt, lại cực cao quý, 

chỉ vì chẳng biết nên đâm ra tối tăm, hèn kém. Nếu chịu kiểm điểm hết 

thảy khởi tâm động niệm sẽ tự có thể khôi phục gốc, trở về nguồn, đích 

33

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thân được thụ dụng, nhưng không thể không tận lực chuyên chú giữ vẹn 

luân  thường  và  niệm  Phật.  Dùng  cách  này  để  tự  hành,  lại  còn  để  dạy 

người, thì gọi là Phật Tử. Đối với tất cả các sách của Hoằng Hóa Xã hãy 

nên bảo họ gởi cho một hai phần để những lâm hữu (thành viên của Cư 

Sĩ Lâm) xem đọc, cũng như bảo họ gởi kèm theo thư mục để tiện việc 

muốn thỉnh sách nào có lợi cho người thì cứ theo danh sách đó mà thỉnh. 

Hiện nay có bộ Tăng Tu Lịch Sử Thống Kỷ đã in xong, chẳng bao 

lâu giảo đính hoàn thành, tôi sẽ gởi một hai bộ để kết duyên. Phổ Đà Sơn 

Chí có thể xuất bản vào cuối Thu hoặc đầu Đông. Bộ Chánh Tín Lục của 

ông La Lưỡng Phong cũng có thể được xuất bản vào đầu Thu. Nguyên 

văn bộ Tịnh Độ Thập Yếu sẽ được xuất bản vào mùa Hạ hay mùa Thu 

năm  sau.  Bộ  sách  này  rất  hữu  ích  cho  Tịnh  nghiệp  hành  nhân.  Do  có 

những  việc  như  vậy  nên  Quang  chưa  thể  cự  tuyệt  hết  thảy,  tuy  mang 

tiếng bế quan nhưng vẫn bận bịu đủ chuyện. Đợi đến khi những việc ấy 

xong  xuôi,  ắt  sẽ  cự  tuyệt  hết  thảy  để  mong  đến  ngày  Ba  Mươi  tháng 

Chạp  không  bị  chướng  ngại,  theo  Phật  vãng  sanh.  Sau  này,  không  có 

chuyện  cần  thiết  thì  chớ  nên  gởi  thư  đến,  bởi  tôi  chẳng  đủ  tinh  thần, 

không có sức đáp ứng. 



2)  Nói  ngày  Ba  Mươi  tháng  Chạp  nghĩa  là  nói  chuẩn  bị  sẵn,  chứ 

không phải là biết trước lúc mất sẽ nhằm ngày Ba Mươi tháng Chạp. Ba 

Mươi tháng Chạp là ngày năm cùng tháng tận cho nên cổ nhân thường 

mượn từ ngữ này để ví cho lúc chết. Nếu bình thường chẳng sớm chuẩn 

bị sẵn, đến lúc ấy chắc chắn tay chân cuống quít. Nhóm bảy người các 

ông Trần Chánh Am v.v... đã muốn quy y thì hãy nên dựa theo Văn Sao, 

Gia Ngôn Lục để tu trì thì mới chẳng phụ cái tâm ấy. Hiện nay các nơi 

ngoại đạo rất nhiều, bọn họ đều coi “luyện đan, vận khí, cầu thành tiên, 

sanh lên trời” là chuyện tột bậc. Đã quy y Phật pháp thì chớ nên kiêm tu 

những pháp ấy nữa! Tà - chánh xen tạp thì chánh cũng thành tà. Lại nữa, 

ai nấy đều nên giữ vẹn luân thường, tận hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ 

lòng  thành,  đừng làm  các  điều  ác, vâng làm  các  điều  lành,  ắt  phải  lấy 

nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi làm nhiệm vụ trọng yếu để vun đắp 

quốc gia khiến cho ai nấy đều hành theo những điều này thì lẽ đâu thiên 

hạ  chẳng  tự  được  thái  bình!  Nay  thiên  hạ  loạn  lạc,  cội  nguồn  đều  do 

chẳng bàn đến sự giáo dục trong gia đình, chẳng nhắc đến nhân quả báo 

ứng, nên mới ươm thành [mối họa] vậy. 

Nay tôi gởi bảy bộ Tăng Tu Lịch Sử Thống Kỷ mới được in, bốn bộ 

Chánh  Tín  Lục, nhận được xin hãy  châm  chước  mà  phân phối.  Chánh 

34

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Tín  Lục  phá  được  thiên  kiến  hẹp  hòi,  câu  nệ  bậc  nhất.  Thiện  căn  của 

người đọc sách bị những vị tiên sinh bên Lý Học đoạn dứt, nhưng các 

tiên sinh bên Lý Học đều trộm lấy những nghĩa lý của Phật pháp để tự 

xưng  hùng,  lại  sợ  người  đời  sau  học  [Phật]  bèn  ra  sức  bài  xích  hòng 

ngăn lấp hàng hậu học để họ chẳng biết đến Phật pháp; nhưng làm sao 

ngăn trở được người có chút túc căn! Chẳng qua là dùng mánh khóe ấy 

để  người  căn  tánh  trung  hạ  không  cách  nào  đích  thân  được  gội  nhuần 

pháp trạch vậy! 

Nay tôi đặt pháp danh cho mỗi người trong bọn họ, xin hãy chia thư 

ra giao cho họ, hoặc đem những ý chánh yếu trong thư này [viết lại gởi 

đi] để mỗi người tự sao lấy. Không có hình [gởi kèm theo], chỉ mong lễ 

Phật niệm Phật, dùng hình tôi nào có ích chi? Cõi đời hiện thời đã loạn 

đến cùng cực, thiên tai nhân họa không lúc nào nhiều hơn lúc này. Trong 

thời thế này, mọi người đều phải phát tâm cảm kích, ai nấy phải nỗ lực 

tu đạo làm người trong luân thường và ứng xử hằng ngày, kiêm tu pháp 

môn  Tịnh  Độ.  Đấy  gọi là   “tu chân  ngay  trong  cõi  tục, sống trong  cõi 

 trần học đạo, Phật pháp lẫn thế pháp đều cùng hành”. Nếu trong những 

kiếp xưa chẳng gieo căn lành, danh hiệu Phật còn khó được nghe! Nếu 


chẳng tích cực tu trì sẽ trở thành lên núi báu trở về tay không, cô phụ ân 

Phật và tánh linh của chính mình quá lắm! 

9.  Trả lời thư cư sĩ Châu Tụng Nghiêu 

 (đính kèm nguyên văn thư hỏi, năm Dân Quốc 20 - 1931) 

 Nay con có một nghi vấn, thỉnh cầu lão pháp sư từ bi khai thị. Đệ tử 

 ăn  chay  niệm  Phật  đã  nhiều  năm.  Nhân  vì  người  tin  Phật  được  mười 

 phương tam thế chư Phật hộ niệm, thiên long bát bộ, đại lực thần vương 

 thường theo ủng hộ, ác nghiệp những đời trước cũng dần dần được tiêu 

 diệt,  dù  có  oán  đối  cũng  chẳng  thể  hại  được.  Đấy  chính  là  điều  kinh 

 Phật đã nói, quyết chẳng phải là lời nói dối. Vậy mà trong tháng Ba, con 

 nhận được tin từ mẹ con ở Thượng Hải gởi đến, cho biết có bà Trương 

 hết sức tin Phật, ăn chay đã hơn hai mươi năm, thường đến Cư Sĩ Lâm 

 nghe kinh, gặp ai cũng khuyên niệm Phật ăn chay, tâm hết sức từ bi làm 

 lành. Nào ngờ một bữa kia, mang đồ chay đến cho một vị sư huynh nọ, 

 đi đường bị xe hơi tông chết. Sau đó, sở cảnh sát giao thông đem xác về, 

 đến  ba  bữa  sau  con  cháu  trong  nhà  mới  biết  chuyện,  đến  lãnh  về  tẫn 

 liệm.  Con  nghe  chuyện  này  xong,  trong  tâm  hết  sức  kinh  hãi,  đến  nay 

35

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

 ngờ vực không giải quyết được! Hơn nữa, những người trong Phật hội 

 nghe như vậy cũng đều bất an. Vì thế, con mới đặc biệt dâng thư này, 

 khẩn cầu lão pháp sư chỉ bày nguyên do vì sao bà ta lâm chung lại khổ 

 sở đến thế? Rốt cuộc bà ta có được vãng sanh Tây Phương hay chăng? 

 Xin  hãy  giảng  minh  bạch  điều  này  khiến  cho  mọi  người  an  tâm  niệm 

 Phật, cảm tạ ân đức khôn cùng. 



Nhận được thư, biết các hạ đối với đạo lý Phật pháp còn chưa thật sự 

hiểu rõ. Chúng ta từ vô thủy đến nay đã tạo ác nghiệp vô lượng vô biên. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy:   “Giả  sử  ác  nghiệp  hữu  thể  tướng  giả,  thập 

 phương hư không bất năng dung thọ” (Giả sử ác nghiệp có thể tướng thì 

mười  phương  hư  không  cũng  chẳng  thể  chứa  đựng  được).  Phải  biết: 

Người tu trì nếu chân thành, không dối trá thì có thể chuyển được nghiệp, 

chuyển  quả  báo  nặng  nề  ở  đời  sau  thành  quả  báo  nhẹ  trong  đời  này. 

Phàm  phu  mắt  thịt  chỉ  thấy  được  những  sự  thực  cát  -  hung  hiện  thời, 

chẳng thể biết nhân quả quá khứ và vị lai như thế nào! Như bà cụ ấy tu 

tập tinh ròng nhiều năm, một bữa kia chết thảm, có thể là do khổ báo ấy 

sẽ tiêu diệt được quả báo trong tam đồ ác đạo đã tạo, được sanh trong 

thiện  đạo.  Nếu  lúc  sống  có  tín  nguyện  chân  thật  thì  cũng  có  thể  vãng 

sanh  Tây  Phương.  Nhưng  chúng  ta  đã  không  có  Tha  Tâm  đạo  nhãn, 

chẳng dám ức đoán là quyết định vãng sanh hoặc quyết định chẳng vãng 

sanh.  Chỉ  có  thể nói  quyết  định:   “Làm lành  ắt  được  báo lành,  làm  ác 

 quyết mắc báo ác”. 

Làm  lành  mà  mắc  ác  báo  thì  chính  là  quả  báo  của  ác  nghiệp  đời 

trước, chứ không phải là quả báo của thiện nghiệp trong đời hiện tại. Các 

ông  trông  thấy  cụ  già  đó  bị  quả  báo  ấy,  trong  lòng  chắc  là  có  tà  kiến 

“làm  lành  vô  phước,  điều  thiện  chẳng  đáng  làm”,  cho  nên  mới  kinh 

hoảng ngờ vực. Tri kiến như vậy thì có khác gì người chưa được nghe 

Phật pháp đâu? Nếu tin sâu lời Phật, quyết chẳng vì chuyện này mà có 

thái độ kinh hoảng ngờ vực ấy; bởi lẽ, chuyện nhân quả trùng điệp vô 

tận.  Nhân  này  chưa  [kết  thành]  quả  báo,  quả  kia đã  chín  trước.  Giống 

như trồng lúa vậy, thứ lúa chín sớm thâu hoạch trước; giống như thiếu 

nợ, kẻ có sức mạnh lôi đi trước. 

Thời xưa có kẻ suốt đời làm lành, khi lâm chung chết thảm để tiêu 

túc nghiệp, đời sau lại được phú quý tôn vinh. Như một vị Tăng ở chùa 

Dục Vương (chùa A Dục Vương) đời Tống, muốn tu bổ điện thờ xá-lợi, 

nghĩ Nghi Thân Vương có thế lực, bèn đến quyên mộ, quyên chẳng được 

mấy, phát phẫn quá mức, bèn dùng búa chặt tay trước điện thờ xá-lợi, 

36

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chảy máu đến chết. Ngay khi đó, vương gia sanh được một đứa con cứ 

khóc mãi không ngừng. Vú em bồng đi chơi, đến bên chỗ có treo hình 

tháp xá-lợi liền nín, đi khỏi lại khóc, [bà vú] bèn lấy bức hình ấy xuống. 

Bà vú thường cầm bức hình ấy giơ ra trước mặt thì vĩnh viễn không khóc. 

Vương nghe vậy, lấy làm lạ, bèn sai người qua chùa Dục Vương hỏi tin 

vị Tăng ấy thì ngày sanh của đứa con đó đúng vào ngày [ông Sư ấy] chặt 

tay chảy máu đến chết. Vương bèn một mình tu bổ điện xá-lợi. Đến năm 

[đứa con ấy tròn] hai mươi tuổi, Ninh Tông băng, không có con, bèn cho 

chàng trai ấy nối ngôi, làm hoàng đế bốn mươi mốt năm, tức là Tống Lý 

Tông (1225-1265) vậy! Cái chết của ông Tăng ấy cũng là thảm tử. Nếu 

chẳng  thường  khóc  không  ngừng,  thấy  bức  vẽ  xá-lợi  bèn  nín,  ai  biết 

được  đứa  bé  ấy  chính  là  hậu  thân  của  vị  Tăng  đã  chặt  tay  chết  thảm? 

Chuyện  này  chép  trong  A  Dục  Vương  Sơn  Chí.  Năm  Quang  Tự  21 

(1895), Quang đến lễ xá-lợi mấy chục ngày, đọc được [chuyện này]. 

Người hiểu lý gặp bất cứ hoàn cảnh như thế nào, quyết chẳng nghi 

nhân quả có sai lầm, hoặc lời Phật có dối! Người không rõ lý chấp chết 

cứng vào quy củ, chẳng biết nhân quả phức tạp đến nỗi lầm lạc nẩy sanh 

nghi ngờ, bàn bạc; nói chung là do tâm không có chánh kiến. Như nói 

người niệm Phật có Tam Bảo gia bị, long thiên che chở, đấy là lý nhất 

định, hoàn toàn chẳng hư vọng. Chỉ vì chưa hiểu rõ lý  “chuyển báo nặng 

 đời sau thành báo nhẹ đời này”  nên chẳng khỏi bàn bạc nghi ngờ không 

hợp lẽ như thế. Xưa kia, Giới Hiền luận sư26 ở Tây Vực, đức cao khắp 

đời, đạo lẫy lừng Tứ Trúc  (bốn xứ Thiên Trúc27). Do túc nghiệp nên thân 

26 Giới Hiền (Śīlabhadra) sống khoảng thế kỷ thứ 6, hay thứ 7, là một vị Luận Sư nổi tiếng 

của Đại Thừa Phật Giáo Du Già Hạnh (Duy Thức), trụ trì chùa Na Lan Đà ở tại nước Ma 

Kiệt Đà, Ấn Độ. Sư thuộc dòng dõi hoàng gia Samatata ở Đông Ấn, hiếu học từ thuở nhỏ, 

tham học với khắp các bậc minh triết. Khi đến Na Lan Đà, Sư gặp được Hộ Pháp Bồ Tát, 

nghe ngài giảng pháp, tin tưởng, giác ngộ, bèn theo xuất gia. Năm 30 tuổi, Sư từng viết luận 

khiến các sư trưởng ngoại đạo khắp cả một giải Nam Ấn Độ phải chịu thua. Sư trụ trì chùa 

Na Lan Đà rất lâu, chuyên hoằng truyền giáo nghĩa Duy Thức. Sư y cứ các bộ Giải Thâm 

Mật Kinh, Du Già Sư Địa Luận v.v… chia Phật giáo thành ba thời là Hữu, Không, Trung, 

lập ra thuyết Ngũ Chủng Tánh. Khi ngài Huyền Trang đến cầu học, Sư đã hơn trăm tuổi. Do 

đức độ và kiến thức của Sư, đại chúng không kêu trực tiếp pháp danh nữa mà gọi Sư bằng 

mỹ hiệu Chánh Pháp Tạng. 

27 Thiên Trúc chính là Ấn Độ. Do thời cổ, các âm Trúc, Độc đọc giống nhau. Vì vậy, cổ thư 

còn phiên Thiên Trúc là Thiên Độc, Thiên Đốc, Thân Độc. Theo các nhà nghiên cứu, đây 

đều là những âm đọc sai của chữ Hindustan. Trong Đại Đường Tây Vực Ký, quyển 85, pháp 

sư Huyền Trang ghi:  “Danh xưng Thiên Trúc, nhiều ý kiến bàn bạc khác biệt. Thời cổ gọi là 

 Thân Độc, hoặc gọi là Hiền Đậu. Nay theo chánh âm, nên đọc là Ấn Độ… Ấn Độ, Hán dịch 

 là Nguyệt (mặt trăng). Mặt trăng có nhiều tên, đây là một tên!”  Ấn Độ chia thành năm xứ 

37

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mắc  ác  bệnh,  khổ  sở  cùng  cực,  chẳng  thể  chịu  đựng  nổi,  muốn  tự  tử, 

chợt thấy ba vị Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Thế Âm giáng xuống, 

bảo:   “Ông  trong  kiếp  xa  xưa  kia,  nhiều  lần  làm  quốc  vương  não  hại 

 chúng sanh, đáng lẽ đọa ác đạo từ lâu. Do ông hoằng dương Phật pháp 

 nên phải chịu nỗi đau khổ nhỏ này trong cõi người để tiêu diệt nỗi khổ 

 địa ngục cả kiếp dài lâu. Ông nên gắng chịu đựng, xứ Đại Đường có một 

 vị  Tăng  tên  là  Huyền  Trang,  ba  năm  nữa  sẽ đến  đây  học pháp”.   Giới 

Hiền luận sư nghe xong, ráng chịu đau sám hối, lâu ngày lành bệnh. Đến 

ba năm sau, ngài Huyền Trang đến đó, ngài Giới Hiền bảo đệ tử thuật lại 

tình trạng đau khổ của căn bệnh. Người kể lại nỗi khổ nghẹn ngào, ứa lệ, 

đủ thấy sự khổ ấy rất lớn. Nếu chẳng hiểu rõ nhân trong đời trước, người 

ta sẽ nói Giới Hiền chẳng phải là vị cao tăng đắc đạo, hoặc sẽ nói bậc đại 

tu hành như vậy mà vẫn bị bệnh thảm như thế, Phật pháp linh cảm lợi 

ích ở chỗ nào? Những gì trong tâm các ông biết nhỏ nhoi quá, nên thấy 

chút tướng lạ liền sanh kinh nghi. Người không có thiện căn bèn thoái 

thất đạo tâm. Nếu [thấy] người tạo ác hiện tại được phước báo thì cũng 

sẽ  khởi  tâm  tà  kiến  như  thế;  chẳng  biết  đều  là  tiền  nhân  hậu  quả  và 

chuyển  quả  báo nặng  nề  trong đời  sau thành quả  báo nhẹ  nhàng  trong 

hiện đời, cũng như chuyển quả báo nhẹ nhàng trong hiện đời thành quả 

báo nặng nề trong đời sau v.v… đủ mọi lẽ phức tạp khác nhau! 

10. Thư trả lời cư sĩ Đức Sướng  

 (năm Dân Quốc 23 - 1934) 



Nhận được thư ông và thư thầy Minh Đạo, biết đứa con thứ ba mới 

hai mươi tuổi chợt bị chết yểu, khôn ngăn than thở. Huống chi ông nuôi 

dạy bấy nhiêu năm, phí ngần ấy tinh thần, tiền của, trong lòng sao khỏi 

cảm  thương!  Tuy  nhiên,  chớ  nghĩ  chính  mình  một  lòng  sốt  sắng  làm 

chuyện công ích, quy y Phật pháp, sao chẳng được Phật che chở, rồi đâm 

ra oán hận! Phải biết: Chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp 

kiếp  đã  tạo  ác  nghiệp  vô  lượng  vô  biên,  hoặc  ta  thiếu  nợ  người,  hoặc 

người thiếu nợ ta, hoặc ta thiếu mạng người, hoặc người thiếu mạng ta. 

Do đôi bên thiếu nợ nhau nên sanh ra đủ loại con cái khác nhau. Có đứa 

trả nợ, có đứa đòi nợ, có đứa báo đức, có đứa báo oán. Trong đời này, 

tuy  ông khởi  tâm  xử  sự  mọi  chuyện  rất  tốt,  há lẽ  nào  nhiều  đời  nhiều 

(Ngũ Trúc), ngoại trừ phần Trung Ương, bốn khu Đông, Tây, Nam, Bắc, được gọi chung là 

Tứ Trúc. 

38

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

kiếp đều hoàn toàn không có tội nghiệp gì ư? Vì thế, gặp cảnh ngộ bất 

như ý, con người chỉ nên phát tâm sám hối tội nghiệp, chẳng nên sanh ý 

tưởng oán trời trách người. Nếu có thể phát tâm sám hối, chẳng sanh oán 

hờn, đó là  “gặp nghịch cảnh vâng chịu, phước về sau khó thể suy lường 

 được”.  Đứa con này của ông đại khái là do đòi nợ mà đến. Đòi đủ nợ rồi 

bèn  lìa  đời.  Chủ  nợ  đã  đi  rồi,  sao  ông  không  sanh  ý  tưởng  giải  thoát 

nghiệp lụy, lại nẩy sanh lòng oán trời trách Phật, trở thành điên đảo vậy 

ư? 

Năm Dân Quốc thứ tám (1919), ông Vương Chi Tường ở Bắc Thông 

Châu, tên tự là Thiết San, có một đứa con rất thông minh, rất hiếu thuận. 

Đứa lớn mắc bệnh thần kinh, tâm ông Thiết San mong mỏi đứa nhỏ này 

sẽ kế thừa tiếng tăm gia đình. Năm nó hai mươi mốt, hai mươi hai tuổi, 

đã cưới vợ, sanh được một gái, một ngày nọ bệnh nặng sắp chết. Thiết 

San đau khổ cùng cực, gào lên: “X… ơi! Ngươi đã đến làm con ta, sao 

lại  muốn  bỏ  đi  trong  khoảnh  khắc  này?”  Đứa  con  ấy  trừng  mắt,  nói 

giọng Quảng Tây: “Tao nào phải là con nhà mày, tao là người thứ mười 

bốn!” Nói xong, chết liền. Trước kia, lúc ông Thiết San giữ việc binh bị 

ở Quảng Tây, lập kế giết mười ba tên đầu lĩnh giặc cướp ra hàng, trước 

hết dùng cách đối đãi thật chiều chuộng, nồng hậu để xoa dịu, mời chúng 

ăn cơm. Lại còn mời những người có danh vọng lớn đến bồi tiếp, thưởng 

cho mỗi tên hai mươi bốn đồng, bảo chúng: “Ban ngày bận lắm, không 

thể chuyện trò cặn kẽ cùng các ngươi được, tới tối hãy đến, sẽ xếp đặt 

chức vụ cho mỗi người trong bọn ngươi!” Mười ba người đó chẳng biết 

ông  muốn  giết  họ,  lại  kéo  một  người  bạn  thân  cùng  đi,  cho  rằng  [ông 

Thiết San] sẽ nể tình, cũng xin cho người ấy được một chức vụ tốt. Tối 

hôm ấy họ đến, cứ qua một cửa liền khóa ngay cửa ấy lại, đặt phục binh 

trong  hoa  sảnh.  Bọn  họ  đến  nơi,  Thiết  San  rút  đao  đang  đeo  ra  chém, 

phục binh cùng ùa ra giết, chặt được mười bốn cái đầu lâu, cũng chẳng 

biết tên họ là gì. Nào biết người ấy chính là đứa con này. Uổng công hơn 

hai mươi năm nuôi dạy nhọc nhằn, đến lúc chết lại trừng mắt quát tháo, 

chẳng nhận Thiết San là cha! 

Nói chung, cái nhân trở thành con cái trong cõi đời chẳng ngoài bốn 

nghĩa “đòi nợ, trả nợ, báo ân, báo oán”. Đứa con này do đời trước ông đã 

thiếu nợ nó, sạch nợ liền đi. Nếu là trả nợ và báo ân thì sẽ được nó hiếu 

dưỡng. Hơn nữa, ông đã quy y Phật pháp, phải hiểu thế gian mọi sự vô 

thường.  Nếu  chẳng  cực  lực  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  sẽ  theo 

nghiệp luân hồi trong tam đồ lục đạo làm sao ngưng ngớt cho được! Với 

cái  chết  của  đứa  con  này,  càng  phải  biết  hết  thảy  mọi  sự  đều  không 

39

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nương cậy được, chỉ có Tây Phương A Di Đà Phật chính là chỗ nương 

tựa lớn lao cho hết thảy chúng sanh bọn ta. Từ đấy phát tâm cảm kích, 

phát tâm tinh tấn, đem những công đức ta đã làm và công đức niệm Phật 

đều cùng hồi hướng vãng sanh Tây Phương. Ông làm được như thế thì 

cái chết của đứa con này chính là lời nhắc nhở, thúc đẩy ông, tránh cho 

ông  khỏi  bị  mê  muội  bởi  phước  báo  quyến  thuộc  thế  gian  [đến  nỗi] 

chẳng  sanh  lòng  nhàm  lìa  Sa  Bà,  cũng  như  không  sanh  lòng  ưa  muốn 

Cực Lạc. Vì thế, giáng cho ông một gậy vào đầu đau buốt, hóa ra ông 

chẳng quán sát nhận hiểu nơi bản thân, lại sanh khởi đủ mọi ngu kiến 

oán trời oán Phật, trở thành “mê gốc chạy theo ngọn”, chẳng biết tự phản 

tỉnh! 

Người đời thường hay khoe khoang, kiêu căng bởi những công đức 

chính mình đã tạo, dễ dãi đối với những tội lỗi chính mình đã gây. Con 

người ai không tội? Đừng nói chi quá khứ, nếu chỉ nói trong đời này thì 

đã giết đủ loại chúng sanh cho sướng miệng bụng! Chúng nó nào phải gỗ, 

đá, chẳng biết đau khổ, chẳng muốn sống, chỉ mong người ta giết ăn ư? 

Ông đã giết ăn nó, tương lai nó nhất định cũng muốn giết ăn ông. Suốt 

một đời, con người không biết đã ăn bao nhiêu sanh linh, có nên lớn lối 

bảo “ta vô tội, bị trời phạt lầm” hay chăng? Do vậy, nói chung thường 

nhân chẳng thấy được bản thân có lỗi, nói chung thánh nhân chẳng thấy 

chính mình có đức. Chẳng thấy có lỗi thì tội chất như núi. Chẳng thấy có 

đức thì đức cao tầy trời. Ông chớ có nói như kẻ ngu si, hãy cực lực làm 

lành, nỗ lực niệm Phật, tất cả hết thảy công đức thiện sự lợi người đều 

nên hồi hướng vãng sanh Tây Phương thì tâm hạnh trong đời hiện tại sẽ 

khế  hợp  với  tâm  hạnh  của  thánh  hiền,  đến  khi  lâm  chung,  chắc  chắn 

được A Di Đà Phật tiếp dẫn vãng sanh. Đấy chính là lúc gặt hái công lao, 

kết quả vậy. Nếu chẳng sanh Tây Phương thì chuyện lành đã làm sớm 

hay  muộn  đều  hưởng  quả  báo,  nhưng  quả  báo  do  giết  ăn  chúng  sanh 

cũng khó khỏi phải trả, đáng sợ lắm thay! 

11. Thư trả lời cư sĩ Hứa Hy Đường  

 (Năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Lạc Huệ Bân đến cầm theo thư ông và danh sách những người khác 

xin quy y. Biết cư sĩ niên kỷ đã sáu mươi lăm, một con một cháu đều bị 

chết  yểu.  Luận  theo  nhân  tình  thế  gian,  thật  đáng  đau  lòng.  Nếu  luận 

theo pháp môn Tịnh Độ liễu sanh tử thì thật là nhân duyên tối thắng để 

40

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

siêu  phàm  nhập  thánh!  Người  thế  gian  sanh  ra  chẳng  biết  từ  đâu  đến, 

chết đi không biết sẽ về đâu, thật là một đại sự trọng yếu trong đời người; 

chỉ vì tâm niệm coi trọng con cháu nên đâm ra coi thường, bỏ qua đại sự 

sanh tử của chính mình. Nếu con cháu của cư sĩ trường thọ, làm quan, 

chắc sẽ  bị  phú quý phước  lộc  làm  mê,  sợ  rằng  khó phát được  cái  tâm 

“quy y Tam Bảo, xin thọ Ngũ Giới” này, bất quá chỉ mong “phước, thọ, 

chết  tốt  lành”  là  cùng,  đối  với  Pháp  Thân  huệ  mạng  vẫn  không  nghe 

không tin! Nếu như chuyện gì cũng vừa ý, há có thể nào vượt ra ngoài 

chuyện sống uổng chết phí được hay chăng? 

Cảnh  ngộ  hiện  thời  chẳng  tốt  đẹp,  biết  đời  người  không  gì  chẳng 

phải là khổ, lại được đọc tường tận các sách Tịnh Độ, biết chúng ta vốn 

sẵn có chốn quê cũ An Lạc để yên thân lập mạng, suốt ngày chỉ nghĩ đến 

Phật, chỉ cầu Tịnh Độ, mãi cho đến khi lâm chung, được Phật tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử đến tột 

cùng đời vị lai hưởng diệu lạc thù thắng. Do vậy, mới nói  “con ấy, cháu 

 ấy  quả  thật  đã  thành  tựu  đại  sự  liễu  sanh  tử  cho  ông  nên  mới  mất 

 trước!”  Hãy nên sanh tâm cảm kích lớn lao, nguyện dùng công đức niệm 

Phật của chính mình để tiêu trừ tội nghiệp, tăng trưởng thiện căn cho họ, 

ngõ hầu họ  cũng  được  nương theo  Phật từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương 

khiến cho người con, người cháu ấy chẳng uổng công chết sớm! Người 

khéo đạt lợi ích thì không chuyện gì chẳng phải là chuyện lợi ích; người 

cam lòng chịu bị tổn hại thì không chuyện gì chẳng phải là chuyện tổn 

hại, tùy theo kiến giải của mỗi người như thế nào! 

Ông đã phát tâm quy y, nay tôi đặt pháp danh cho ông là Đức Hy, 

nghĩa là: Dùng đại Bồ Đề tâm mong cho dù ta hay người đều được gội từ 

quang của Phật, sanh về Tịnh Độ của Phật. Tất cả những nghĩa lý Tam 

Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện đã giải thích đại lược trong bộ Văn Sao, nên 

không ghi lại nữa. Đối với việc tự thệ thọ giới, nơi thư gởi cho bà Từ 

trong bộ Văn Sao28 cũng đã có nói qua, nên cũng không cần phải nhắc 

lại. Điều đáng nói là phải chăm chú, coi trọng thật hành. Nếu người học 

Phật chẳng chú trọng tận tụy thực hành thì có khác gì kép hát trong cõi 

đời đâu! Trên sân khấu khổ - sướng, buồn - vui diễn cho thật giống như 

đúc, nhưng thật ra cũng chẳng có mảy may gì liên quan đến ta. Như vậy 

thì sẽ trở thành gã si ham danh ghét thật, tâm muốn lừa người dối Phật, 

thật sự chỉ tạo thành cái lỗi lừa người dối Phật. Người còn chẳng nên lừa, 

28 Tức là lá thư gởi cho bà Từ Phước Hiền, đánh số 33 trong bộ Ấn Quang Văn Sao Tăng 

Quảng Chánh Biên, tập 1. 

41

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

huống gì là Phật? Phải chú trọng thật sự thực hiện thì mới nên. 

Đối với việc tu trì, hãy nên chuyên chú Tịnh Độ, bởi ông đã gần đến 

tuổi cổ hy (bảy mươi tuổi), ngày tháng không còn được mấy. Nếu muốn 

đọc rộng rãi các kinh luận Đại Thừa sẽ không đủ tinh thần, không đủ tri 

thức,  mà  lại  chẳng  có  đủ  thời  gian!  Chỉ  một  pháp  sanh  lòng  tin  phát 

nguyện trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương là pháp môn vô thượng 

thắng  diệu  bậc  nhất.  Hãy  nên  chết  sạch  cái  tâm  mong  ngóng,  một  vai 

gánh vác, quyết định ngay trong đời này giã biệt Ngũ Trược, cao đăng 

chín phẩm. Lại nên phát tâm đại từ bi vì hết thảy những người quen biết 

nói lợi ích của pháp môn này, khiến cho bọn họ đều cùng tu tập thì công 

đức của chính mình càng thêm rộng lớn. Đối với người ngoài còn như 

thế, huống gì đối với vợ, con dâu, cháu dâu của chính mình, nỡ để họ 

chẳng được hưởng ích lợi nơi pháp ư? Một là để an ủi vợ ông trong cảnh 

già, hai là để an ủi nỗi thê lương của con dâu, cháu dâu, khiến họ cũng 

do pháp này được siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử thì thật là có 

công hiệu lợi người. 

Thêm nữa, người niệm Phật nếu đã chứng đạo thì lúc lâm chung mặc 

cho dao cắt, hương bôi, trọn chẳng hề có chuyện động niệm, nên không 

có những cái được gọi là tổn hại hay lợi ích. Nếu chỉ có sức tu trì, chưa 

đạt đến địa vị nghiệp tận tình không, khi lâm chung được người khác trợ 

niệm  sẽ  quyết  định được  vãng  sanh.  Nếu  gặp phải quyến  thuộc  vô  tri, 

ngay trước khi chưa chết đã tắm rửa, thay quần áo sẵn khiến cho [người 

sắp mất] bị dời động, chịu khổ. Dù chẳng bị khổ, nhưng vừa bị dời động 

thì tâm chẳng thể quy nhất nơi Phật  (do thân thể bị động, tâm liền chẳng thể 

 triệt để thanh tịnh thuần nhất). Nếu lại còn đối trước [người sắp mất] khóc 

lóc  thì  chính  người  [sắp  mất]  ấy  cũng  sanh  ái  luyến,  nên  chẳng  tương 

ứng cùng Phật, muốn được vãng sanh chẳng có cách nào! Do vậy, lúc 

thường ngày phải làm cho họ biết lợi - hại, phải thường bảo với họ để 

đến khi chính mình lâm chung, bọn họ chính là người trợ đạo, không chỉ 

có ích cho ta mà đối với bọn họ đều có lợi ích lớn lao. Nếu chỉ biết tự 

mình tu trì, trọn chẳng thuật lẽ lợi - hại cùng bọn họ, lúc ông lâm chung, 

chắc chắn bọn họ sẽ là kẻ phá hoại chánh niệm, chắc chắn chẳng giúp 

cho ông tịnh tâm để được vãng sanh. 

Ông đã tin Quang, Quang chẳng thể không vì ông tính kế. Do Quang 

từng trải năm mươi hai năm, biết rất kỹ lẽ lợi - hại tại đâu. Nếu chẳng 

nói  với  ông  sẽ  chẳng  trọn  hết  phận  mình!  Em  trai  ông  là  Tiếp  Khanh 

cũng đã sáu  mươi  rồi,  cũng  nên đưa  thư này  cho xem.  Phải  biết trong 

42

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Phật pháp, pháp môn vô lượng; nếu muốn cho phàm phu nghiệp lực đầy 

thân được liễu sanh thoát tử ngay trong đời này mà lìa pháp tín nguyện 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương này thì đức Phật cũng chẳng nói được 

pháp môn thứ hai nào khác! Hết thảy các pháp môn khác đều phải tu đến 

mức  “nghiệp  tận,  tình  không”  mới  có  phần  liễu  sanh  tử.  Nếu  như  còn 

mảy may nào chưa tận thì sanh tử vẫn y như cũ, chẳng giải quyết xong! 

Nếu  luận  về  “nghiệp  tận,  tình  không”  thì  hiện  thời  sợ  rằng  cả  cõi  đời 

cũng khó kiếm được một hai kẻ. Nếu do tín nguyện niệm Phật cầu sanh 

thì vạn người chẳng sót một ai! 

Đã  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  phải  giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng làm các điều thiện, thương xót hết thảy, yêu tiếc sanh mạng loài vật, 

kiêng  giết,  ăn  chay,  rộng  hành  phương  tiện,  ngõ  hầu  tâm  này  thường 

tương ứng với tâm Phật thì mới nên! Nếu bề ngoài làm ra vẻ tu trì, bên 

trong không có tâm chân thật, đó là người giả thiện. Kẻ giả thiện làm sao 

đạt được lợi ích chân thật? Thêm nữa, bà Đàm nhà họ Lạc  (là thúc tổ mẫu 

 (bà thím) của ông Bân Chương) tám mươi mốt tuổi, Bàng Tài Phương sống ở 

ngõ Ải Nhãn, cửa Đông, hai người này cũng đều cầu thọ Tam Quy Ngũ 

Giới, xin hãy đem ý này bảo lại cho họ. Những điều khác đã nói cặn kẽ 

trong bộ Văn Sao, ở đây không nhắc lại nữa. 

Nay cõi đời hiện thời đã loạn đến cùng cực, thiên lý nhân luân gần 

như bị phế bỏ hoàn toàn để trở về cái thời con người chẳng khác gì cầm 

thú! Xét đến nguồn cội gây ra nông nỗi này đều là do chẳng xem nhân 

quả báo ứng, sanh tử luân hồi là những lý thực, sự thực. Do vậy, điều 

thiện không được khuyến khích, điều ác không bị trừng phạt, khiến cho 

tâm không có chỗ nương tựa, nên bị một trận gió Âu Tây thổi qua, từ 

đấy  cái gốc  bèn  bị biến  đổi dữ  dội, rốt  cuộc  trở thành hiện tượng  như 

hiện thời. Nay muốn đẩy lùi con sóng cuồng loạn, nếu chẳng lấy việc đề 

xướng nhân quả báo ứng làm tiêu chuẩn thì dù có phương cách hay ho 

cũng chẳng có hiệu quả thật sự gì! 

12. Thư trả lời hòa thượng Quảng Diệu  

 (năm Dân Quốc hai mươi - 1931)  

Hình Tam Thánh do [Trương] Miện Đường vẽ tuyệt khéo, tiếc là vẽ 

bằng móng tay, nên có những chỗ tỉ mỉ chẳng thể vẽ được. Nếu dùng bút 

[để vẽ] sẽ trang nghiêm hơn. Còn lời tán tụng như đã nói, tính soạn hơn 

43

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

một  trăm  chữ,  nhưng  vì  chẳng  hề  luyện  chữ  nên  viết  không  được.  Do 

vậy, chỉ chép lại bản thảo, xin tọa hạ hãy viết, rồi hoặc ghi tên của tọa hạ, 

hoặc dùng tên của Ấn Quang, như thế nào cũng được. Núi mây xa cách, 

may được chuyện trò; nay gởi Văn Sao, Gia Ngôn Lục, An Sĩ Toàn Thư, 

Quán  Âm  Tụng,  Tăng  Tu  Lịch  Sử  Thống  Kỷ,  mỗi  thứ  hai  phần,  một 

phần xin Ngài tự giữ, một phần chuyển cho ông Trương [Miện Đường]. 

Quang  đã  già  rồi,  tinh  thần  chẳng  đủ,  từ  đây  về  sau  xin  đừng  đem 

chuyện bút mực nhờ cậy, ngay cả hỏi về những chuyện trong pháp môn 

cũng xin tìm hỏi với những bậc dựng cao tràng pháp khác, ngõ hầu mỗi 

chuyện đều được hợp lẽ  (bài ca tụng hạnh đẹp của ông Trương xin xem trong 

 chương Tán Tụng). 

13. Thư trả lời cư sĩ Dương Đức Quán  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Hiện tượng Hoàng Hậu Giác khá có ích lớn lao cho người học Phật. 

Bất luận là rốt cuộc ông ta vãng sanh hay đọa lạc, thôi đừng bàn đến! 

Nếu  người  niệm  Phật  biết  được  hiện  tượng  khi  lâm  chung  của  ông  ta 

chắc chắn chẳng dám theo đuổi pháp liễu sanh tử một cách hời hợt nữa! 

Xem  hành  vi,  cử  chỉ  của  ông  ta  dường  như  rất  chí  thành,  nhưng  coi 

những  cảnh  tượng  được  biểu  hiện  khi  ông  ta  lâm  chung  thì  trong  lúc 

thường nhật, ông ta chưa hề nỗ lực dụng công nơi tâm địa, cũng như có 

lẽ  trước  kia  ông  ta  có  những  nghiệp  như  keo  tiếc  tiền  của  khiến  cho 

người khác bị mất mạng, hoặc keo tiếc lời nói khiến cho người khác táng 

mạng v.v…mà thành ra như vậy  (“Keo tiếc lời nói khiến cho người khác mất 

 mạng” là như ta biết chỗ có giặc cướp và biết chỗ có thể trốn tránh được, nhưng vì 

 tâm không từ bi, thích thấy người khác mắc họa cho nên chẳng chịu nói. Chuyện ấy, 

 tâm ấy khiến cho thiên địa quỷ thần rất phẫn nộ. Do vậy, lúc lâm chung chẳng nói 

 được, cũng như có chuyện như ghét nghe tiếng niệm Phật v.v…)  Hiện ra tình cảnh 

không chết trong khi ấy (tức không chết trong khi đang có người niệm 

Phật để trợ niệm) và khi người trợ niệm đi rồi thì không lâu sau liền chết; 

điều này hoàn toàn tương đồng với chuyện keo kiệt tiền của, keo kiệt lời 

nói  khiến  cho  người  khác  bị  tổn  mạng.  Tuy  không  đọa  làm  ngạ  quỷ, 

nhưng tánh khí ấy là tánh khí của ngạ quỷ. 

Có  người  nói  ông  ta  được  vãng  sanh  là  nhờ  vào  chú  lực  của  ông 

Dịch Tử Tuấn. Chú lực cố nhiên chẳng thể nghĩ bàn, nhưng với người 

nghiệp lực  nặng  nề thì  cũng  chẳng dễ  gì được  hưởng  lợi  ích! Do  vậy, 

nếu biết [chắc chắn ông ta] đã được vãng sanh Tây Phương thì may ra 

44

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mới có chuyện đó. Đã không có chứng cứ, chớ nên đoán mò. Có người 

nói: [Ông ta] đã đọa vào ngạ quỷ đạo; căn cứ vào những gì đã nói và 

những biểu hiện thì tựa hồ [lời đoán ấy] có căn cứ. Nhưng không chừng 

do ông ta trong tâm sám hối, hoặc do mọi người và con cái thành khẩn 

nên được giảm nhẹ, chẳng đến nỗi đọa thẳng vào ngạ quỷ. Phương kế 

hiện thời là con cái và các quyến thuộc ai nấy đều hãy nghĩ đến nỗi khổ 

của ông ta, cùng phát tâm tự lợi lợi tha niệm Phật cho ông ta, cầu Phật rủ 

lòng  từ  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Nếu  thật  sự  thành  khẩn  thì  [ông  ta  được] 

vãng sanh là điều có thể dự đoán được. Do cha con có mối tương quan tự 

nhiên, tâm Phật hễ cảm bèn ứng. Nếu quyến thuộc thực hiện hờ hững, lơ 

là thì khó thể tiêu nghiệp chướng để được Phật tiếp dẫn vậy! Ngàn cân 

treo sợi tóc, quan hệ cực nặng! 

Phàm là người niệm Phật ai nấy hãy chuyên chú thật sự đối trị tập 

khí của chính mình, tạo thuận tiện cho người khác. Chuyện gì nên nói, 

dù người ta  có thù với  mình  cũng phải nói, khiến  cho người ta  hướng 

lành, lánh dữ, lìa khổ được vui. Thường luôn nói thẳng thắn, rành rọt với 

người  khác  những  chuyện  nhân  quả  báo  ứng,  sanh  tử  luân  hồi  và  đạo 

niệm Phật liễu sanh thoát tử, dạy dỗ con cái lập nền tảng thái bình, tâm 

như sợi dây đàn thẳng tắp, lời nói chẳng lấp lửng, tâm niệm có thể phô 

bày thẳng thắn cùng quỷ thần, quyết chẳng làm chuyện trái nghịch thiên 

lý  thì  đến  lúc  lâm  chung,  chắc  chắn  chẳng  có  những  hiện  tượng  đáng 

thương đáng xót ấy. Như vậy, Hoàng Hậu Giác chính là tiếp dẫn đạo sư 

của mọi người; nhờ ông ta mọi người sẽ được lợi ích lớn lao trong tương 

lai. Ông ta cũng sẽ nhờ vào tâm lực của mọi người mà diệt tội, vãng sanh. 

Lời Quang nói đây chẳng phải là lời nói huề vốn29 mà chính là lời bàn 

luận  quyết  định  chẳng  khi  dối  vậy.  Nếu  chẳng  nghĩ  là  đúng,  xin  hãy 

thỉnh vấn nơi bậc pháp sư cao minh và những bậc thánh nhân đại thần 

thông! 

14. Thư trả lời cư sĩ Ngô Huệ Tế 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Không  ai  chẳng  mong  sanh  ra  con  cái  tốt  lành, nhưng  mười  người 

hết tám chín người dạy con cái ngoan thành hư, về sau bại hoại tiếng tăm 

gia đình, phá tan tổ nghiệp, trở thành hạng tầm thường, bướng bỉnh, hoặc 

29 Nguyên văn là  “thủ thử lưỡng phụ”  là một thành ngữ hàm nghĩa do dự, không quyết định, 

đón gió xuôi chiều, nói cách nào cũng được. Chúng tôi tạm dịch là “nói huề vốn”. 

45

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thành phường giặc cướp, tệ hại. Đặt sai căn bản, nói chung là do chẳng 

biết cách yêu thương con. Từ nhỏ mặc kệ cho nó quen thói thì lớn lên 

chuyện gì cũng tự tung tự tác, chẳng nghe răn dạy, đa phần cặp kè, gần 

gũi bọn xấu xa, gây hại cho xã hội. Thiên tai nhân họa hiện thời phần 

nhiều là do những người chẳng biết cách làm cha mẹ ươm thành! Nếu 

như những kẻ không được dạy dỗ đó, từ thuở ban đầu được cha mẹ hiền 

khéo dạy thì những kẻ làm hại [cho xã hội] đều là những người tạo lợi 

ích  [cho  nước  nhà],  những  kẻ  chỉ  vẽ  điều  ác  đều  thành  những  người 

khuyến  thiện  hết,  cõi  đời  chẳng  mong  thái  bình  mà  tự  thái  bình.  Đấy 

chính là đạo căn bản trọng yếu để thất phu, thất phụ dự vào việc bồi đắp 

cho cõi đời bình yên vậy. Lúc ông đề xướng Phật pháp, hãy nên vì hết 

thảy  những  người  hữu  duyên  nói  kèm  thêm  nghĩa  này  cho  tường  tận, 

khiến cho bọn họ ai nấy đều tự trọn hết đạo làm cha mẹ thì lợi ích lớn 

lao lắm! Con gái càng quan hệ lớn hơn nữa, trọn chẳng được nuôi mà 

không dạy khiến cho hiện thời nó gây trở ngại cho gia đình nó  (“không

 dạy” là để cho anh em, chị em đều chẳng tuân theo quy củ, mặc lòng phóng túng), 

tương  lai  quấy  rối  nhà  chồng.  Về  sau,  dạy  hư  con  cái,  khiến  cho  con 

cháu nhiễm phải thói xấu ấy. Nghĩa lý này nhiều người coi thường chẳng 

xét  đến. Muốn gia đạo tốt lành,  con  cháu  tốt lành,  đều  phải tìm  ở  chỗ 

khéo dạy con cái! 

15. Thư trả lời cư sĩ Lý Trọng Hòa  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Con gái xuất giá, giảm nhẹ gánh nặng rất nhiều. Xin hãy khuyên nó: 

“Nên trọn hết đạo làm vợ, hiếu với bố mẹ chồng, kính trọng chồng, hòa 

thuận với chị em dâu, rộng rãi với tôi tớ, vẫn giữ đạo niệm Phật, chớ lấy 

chồng  rồi  bỏ  luôn  [không  niệm].  Lại  phải  mềm  mỏng  khuyên  chồng 

niệm Phật và Quán Thế Âm để làm chỗ nương tựa cho tương lai. Làm 

được  như  thế  thì  người  tôn  kính,  thần  che  chở,  chẳng  gặp  tai  chướng, 

điều  phước  chuyện  lành  đều  cùng  tụ  họp.  Chẳng  những  chính  ngươi 

được vẻ vang mà người ta cũng vì ngươi mà kính trọng lây cả cha mẹ 

sanh ra ngươi; cho là nhà ấy có gia giáo, cho nên cô gái ấy từ nhỏ đã quy 

y Phật pháp, ăn chay, niệm Phật, nay được tốt lành như thế. Nào phải chỉ 

cha  mẹ  được  nở  mày  nở  mặt,  mà  vị  thầy  [ngươi]  quy  y  cũng  được  vẻ 

vang!  Nếu  chẳng  hiền  hiếu,  ắt  ngươi  bị  người  ta  ghét;  đấy  vẫn  còn  là 

chuyện  nhỏ!  Ắt người ta sẽ nói  cha  mẹ  ngươi không  có  đức hạnh nên 

46

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mới  sanh  ra  đứa  con  gái  chẳng  hiền  chẳng  hiếu  ấy,  ắt  cha  mẹ  ngươi 

thường bị người khác nhục mạ, vị thầy ngươi quy y cũng bị người ta chê 

trách  là  chẳng  thể  giáo  hóa  ngươi  hành  hiếu  kính”.  Mong  cho  bọn  họ 

hiện tại làm con gái hiền, xuất giá làm vợ hiền của người ta, sau này trở 

thành hiền mẫu của người khác thì may mắn nào hơn! 

Xin  hãy  sáng  suốt  suy  xét,  bảo  tường  tận  cùng  bọn  họ:  Kinh  Địa 

Mẫu30,  kinh  Thái  Dương,  kinh  Thái  Âm,  kinh  Táo  Vương,  kinh  Nhãn 

Quang, kinh Thọ Sanh, kinh Huyết Bồn, kinh Diệu Sa, kinh Phân Châu 

v.v… đều là ngụy tạo. Hiềm rằng nữ nhân hiểu biết nông cạn nên thường 

tín phụng, chỉ nên dạy họ niệm Phật. Nếu muốn niệm kinh, hãy nên niệm 

Tâm  Kinh,  văn  ít,  nghĩa  lý  phong  phú,  công  đức  vô  lượng  vô  biên. 

Những  thứ  kinh  ngụy  tạo  kia,  xét  theo  lý,  tụng  chúng  còn  bị  mắc  tội; 

chẳng qua bọn họ dùng tâm chí thành niệm nên cũng chẳng thể nói là 

hoàn toàn không có công đức, chỉ được công đức do thành tâm nhưng rất 

nhỏ nhoi; sao bằng niệm Phật, niệm Tâm Kinh thù thắng hơn! Niệm Phật, 

niệm Tâm Kinh công đức như biển cả. Niệm kinh ngụy tạo chỉ được một 

giọt, hoặc chưa được một giọt! 

16. Thư trả lời cư sĩ Vương Thọ Bành (hai lá thư)  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



1) Tất cả những người xin quy y, đều viết pháp danh trên đơn gởi 

lại. Do nhiều người quá nên cũng chẳng nói nguyên do [của mỗi pháp 

danh] cho từng người được. Chỉ mong ông bảo với họ nên chú trọng giữ 

vẹn luân thường, tận hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm 

các điều ác, vâng làm các điều thiện, quyết định niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương thì mới chẳng thẹn làm đệ tử Phật. Hiện nay thủy tai không xứ 

nào chẳng có, hoặc nếu không bị tai nạn này lại bị tai nạn kia, nói chung 

là do nhân tâm quá hèn kém mà ra. Chúng ta là đệ tử Phật, nên lấy việc 

sửa sang cho đúng những thói tệ hiện thời làm nhiệm vụ, chớ nên thuận 

30 Kinh Địa Mẫu có tên gọi đầy đủ là Vô Thượng Hư Không Địa Mẫu Huyền Hóa Dưỡng 

Sanh Bảo Mạng Chân Kinh, có nội dung ca ngợi Mẹ Đất, kêu gọi người đời phải kính trọng 

Địa Mẫu vì Địa Mẫu sanh thành muôn vật, muôn hình tượng, ngay cả kim thân của chư Phật 

cũng  do  Địa  Mẫu  tạo  ra  (sic!).  Địa  Mẫu  rất  được  sùng  bái  tại  Trung  Hoa.  Hỗn  Độn  Cổ 

Phụng Cung (miếu thờ Địa Mẫu ở trấn Ngọc Lý, huyện Hoa Liên, Đài Loan) thậm chí còn 

coi Địa Mẫu tương ứng với Thượng Đế sáng tạo trong thần thoại phương Tây, và xem những 

danh hiệu Hồng Mông Lão Tổ, Hỗn Độn Lão Tổ, Vô Cực Chí Tôn, Vô Cực Lão Mẫu đều là 

những biệt danh của Địa Mẫu Nương Nương. 

47

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

theo trào lưu, khiến cho [cõi đời] càng bị suy hãm không có mức cùng 

tột! 



Ba người con của ông đều thông minh, nếu khéo dạy sẽ thành chánh 

khí (hạng người có căn tánh tốt đẹp, chánh trực). Nếu không, càng thông 

minh càng dễ tự lầm, làm cho người khác lầm lạc. Do vậy, tôi đặt pháp 

danh cho Kiến Quốc là Huệ Lập, nghĩa là: Lập được thân thì hết thảy 

mọi  sự  đều  có  thể  kiến  lập  được.  Thân  chính  là  căn  bản  của  thiên  hạ 

quốc gia và đạo Bồ Đề. Chẳng lập được thân thì trong đạo nghĩa chẳng 

thành được một sự nào! Đứa con thứ là Huệ Tuyền, thiên tư thông minh, 

dĩnh ngộ, đáng mừng mà cũng đáng lo. Do vậy, đặt pháp danh là Huệ 

Thao. Nếu có thể giữ kín tài năng, nhũn nhặn, chẳng phô phang tài hoa, 

thì có thể thành chánh khí, có thành tựu lớn. Nếu thiếu hàm dưỡng, cứ ra 

vẻ ngạo nghễ, khoe khoang, ắt chẳng hưởng phước, chẳng đạt thành tựu 

lớn lao được! Cô con út là Thúy Na cũng rất có túc căn, đặt pháp danh là 

Huệ Diệu. Diệu nghĩa là hợp lẽ, thích đáng. Nếu sử dụng trí thông minh 

vào chuyện vô ích tổn hại thì trở thành trí huệ hèn tệ, chẳng gọi là Diệu 

Huệ. Nếu áp dụng trí ấy hợp lẽ thì mới gọi là Diệu Huệ. Những người 

thông minh hiện thời thường đem trí thông minh của chính mình sử dụng 

trong [việc viết ra] những chuyện tiểu thuyết khêu gợi trộm cắp, dâm dật, 

vượt lý, khinh miệt luân thường để khoe khoang văn tài, chẳng biết: Một 

hơi thở ra không hít vào được, thân sau trải qua bao nhiêu kiếp chẳng 

biết có được nghe những danh từ “thiên địa phụ mẫu” hay không? Nếu 

những kẻ đó không có cái trí huệ hèn tệ ấy, sao lại đến nỗi khổ sở cùng 

cực như thế? Vì vậy, hãy nên vun quén sao cho cô ta nhất cử, nhất động 

đều hợp với chánh đạo, đối với địa vị mẫu nghi chốn khuê các hay bậc 

thầy nêu gương cho nữ giới trong tương lai đều có thể dự đoán được từ 

nơi đây. Huệ Diệu có nghĩa là như vậy đó. 



Quang đã già rồi, chẳng kịp thấy chúng thành tựu, nhưng hy vọng 

chúng sẽ được như thế ấy. Ông cũng nên thường bảo với chúng những 

lời ấy ngõ hầu chúng nó nhìn vào cái tên nghĩ đến ý nghĩa, đều đáp ứng 

được lòng mong mỏi vậy! 



2) Phan Mậu Xuân đã muốn quy y tự viết thư xin, sao chẳng có lấy 

một lời khẩn cầu, mà cũng chẳng có chữ nào tỏ vẻ nhún nhường? Nếu 

bảo là ông ta không biết thì ông cũng không biết hay sao? Trong thế gian, 

đi đường muốn hỏi đường người ta, còn phải chắp tay tỏ vẻ cung kính, 

huống  gì  quy  y  Tam  Bảo,  muốn  nhờ  vào  đó  để  liễu  sanh  thoát  tử,  rốt 

cuộc lại xem như chuyện đối xử với người bình thường thì thật là không 

48

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thông hiểu sự việc quá sức! Quang nói lời này không phải là mong được 

người khác cung kính, mà là về lý thì phải nên như thế. Nếu không nói, 

suốt cả đời ông ta cũng chỉ là một người không hiểu chuyện vậy. 

Hoàng  đế  Thuận  Trị  nhà  Thanh  lễ  Ngọc  Lâm  thiền  sư  làm  thầy, 

được đặt pháp danh là Hành Si. Vua viết thư cho đồ đệ của ngài Ngọc 

Lâm là Hành Sâm, còn ký tên là  “pháp đệ Hành Si hòa-nam” . Hòa-nam

(vandana) là  rập  đầu  vậy.  Hoàng  đế  đối  với  đồng  môn  còn  như  thế, 

huống là đối với thầy ư? Quy củ thơm thảo ấy há nên chẳng biết ư? Cổ 

nhân nói:  “Hạ nhân bất thâm, bất đắc kỳ chân” (Chẳng hạ mình trước 

người thật sâu, chẳng đạt được lẽ thật); chứ không nói:  “Thâm hạ ư nhân, 

 nhân tắc tận tâm giáo đạo” (Hạ mình trước người thật sâu, người sẽ tận 

tâm dạy dỗ). Bởi lẽ chính mình chẳng thể sanh tâm cung kính, dù người 

ta  có  chịu  dạy,  nhưng  trong  tâm  chính  mình  có  những  điều  ngạo  mạn 

gây chướng, chẳng được lợi ích! Ví như trên đỉnh núi cao chẳng đọng 

một giọt nước, nên [cây cối] chẳng thể sum xuê được! Không riêng gì 

học Phật phải như thế, mà ngay cả học lấy một tài một nghề trong thế 

gian cũng phải như thế. [Nghề nghiệp] trong thế gian chỉ là cách kiếm 

sống bằng thân hay bằng miệng, còn Phật pháp chính là nguồn cội của 

Tánh đạo. Mối quan hệ nặng - nhẹ cố nhiên khác biệt vời vợi một trời 

một vực. Xin hãy đem lời này đưa cho ông ta xem. 

Nhưng tôi nay chỉ quan tâm đến cái tâm, chẳng quản đến vẻ ngoài, 

đặt pháp danh cho ông ta là Huệ Mậu. Nghĩa là dùng trí huệ để mình tự 

cố gắng, khuyến khích người khác, khiến  cho  ai nấy  đều  giữ vẹn  luân 

thường, tận hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều 

ác, vâng làm các điều lành, sanh tín phát nguyện, niệm thánh hiệu của 

Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Làm  được  như  thế  thì 

chính là chân Phật tử. Nếu không, chỉ có cái tên, chẳng được lợi ích thật 

sự.  Những  điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong  bộ  Gia  Ngôn  Lục,  ở  đây 

không viết cặn kẽ. Xin hãy nói với ông ta để luôn tận hết bổn phận vậy. 

17. Thư trả lời cư sĩ Du Huệ Úc  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Như nói  “gặp phải đại họa, do công hạnh cạn mỏng, không có gì để 

 nắm níu, rất có thể hoảng sợ quẫn trí, đánh mất chánh niệm”  thì chỉ nên 

tin tưởng sâu xa rằng Phật lực, pháp lực, tự tánh công đức lực, sức trì 

tụng  chí  thành  đều  chẳng thể  nghĩ bàn.  Đừng  nói  là không  có  tai họa, 

49

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

dẫu gặp đại họa cũng chẳng đến nỗi quẫn trí, vì có những lực ấy gia bị! 

Phàm là con người hãy nên hành xử đúng theo địa vị thì chẳng đến nỗi 

do cảnh ngộ không tốt đẹp mà bị quẫn trí. Phàm những kẻ quẫn trí vì gặp 

cảnh ngộ không tốt đẹp phần lớn là do không có tín lực sâu xa, lại kèm 

thêm  có  ý  niệm  tiếc  nuối  cảnh  trước,  chẳng  chịu  buông  xuống  mà  ra. 

Như lúc gặp nạn, chỉ nghĩ cách tránh né, những chuyện khác đều chẳng 

lo  liệu  tới,  nhất  loạt  chẳng bận lòng  nghĩ  đến.  Do  bận  tâm  vương  vấn 

chẳng  cởi  gỡ  được  nên  bị  tổn  hại  vô  ích.  Do  vậy,  nói:   “Tố  hoạn  nạn 

 hành hồ hoạn nạn, quân tử vô nhập nhi bất tự đắc yên”  (Gặp cảnh hoạn 

nạn  sống  theo  hoạn  nạn;  không  trong  hoàn  cảnh  nào,  người  quân  tử 

chẳng được tự tại)  (Chữ Nhập (入 ) nên đọc là Như (如 ), có nghĩa là “đã qua”. 

 Sách Trung Dung ghi là “nhập” nên vẫn ghi theo đúng như sách ấy, chứ thật ra là 

 chữ Như).  Chúng ta nương dựa một câu Phật hiệu, càng khổ càng tích cực 

niệm,  quyết  chẳng  đến  nỗi  lo  “bị  quẫn  trí  không  làm  gì  được!”  Nếu 

thường ôm giữ nỗi sợ ấy, lâu ngày sẽ thành bệnh  (tâm bệnh khó trị nhất), 

chẳng thể không biết [điều này]! 

18. Thư trả lời cư sĩ Tống Huệ Trạm ở Dịch Huyện  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



Phật giáo lấy Hiếu làm gốc, kinh Đại Thừa tỏ rõ [điều này] rất nhiều. 

Những kinh nói tường tận, rõ ràng nhất là kinh Phật Báo Ân31, kinh Địa 

Tạng, kinh Vô Lượng Thọ, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, kinh Phạm 

Võng. Một chữ Hiếu [hiểu] theo nghĩa hạn hẹp là thờ cha mẹ; luận theo 

nghĩa rộng thì phàm những gì thuộc về Lý, về Tâm mà chẳng trái nghịch 

thì đều gọi là Hiếu. Nếu không, đều là bất hiếu. Người học phải tu [đạo 

hiếu] hạn hẹp lẫn rộng rãi thì mới có thể gọi là “tận hiếu”. Chúng sanh 

nhập đạo đều phải xem túc nhân như thế nào. Không riêng gì kẻ si độn 

khó thể giáo hóa, ngay cả người đại thông minh, đại học vấn nhưng lắm 

khi không bằng kẻ si độn [vì kẻ si độn] còn gieo được chút thiện căn, 

chẳng sanh hủy báng! Chúng ta chỉ tùy phận tùy lực khuyên dạy họ. Nếu 

muốn tất cả mọi người đều tuân theo sự giáo hóa của Phật thì tuyệt đối 

31 Phật Báo Ân Kinh có tên gọi đầy đủ là Đại Phương Tiện Phật Báo Ân Kinh, được dịch vào 

thời Hậu Hán, mất tên người dịch. Bản kinh này được đánh số 156 và xếp vào phần Bổn 

Duyên,  thuộc  tập  3  của  Đại  Chánh  Tân  Tu  Đại  Tạng  Kinh.  Kinh  này  chủ  yếu  trần  thuật 

những chuyện xả thân báo hiếu khi đức Phật còn tu hạnh Bồ Tát, như chuyện thái tử Tu Đạt 

Noa cắt thịt dâng cho cha mẹ trong khi bôn đào, cũng như giảng giải một số vấn đề về giới 

luật. Kinh này đã được Hòa Thượng Quảng Độ dịch ra Việt Văn vào trước năm 1975. 

50

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chẳng có nhân duyên tốt đẹp như vậy đâu! Chỉ có thể tùy duyên tận tâm 

mà thôi! Giới là căn bản của hết thảy thiện pháp, hãy nên xem Tại Gia 

Luật Yếu32, nhưng kinh văn của giới luật khá nhiều, e khó thể đọc tường 

tận, nhớ cặn kẽ được! Chỉ cần trong tâm thường giữ tấm lòng  “đừng làm 

 các điều ác, vâng làm các điều thiện” . Phàm khởi tâm động niệm chẳng 

để cho một niệm bất thiện nẩy mầm, như thế thì các giới đều giữ trọn 

vẹn  được.  Nếu  chỉ  tìm  tòi,  suy  xét  trên  mặt  sự  tướng,  dù  chẳng  phạm 

một  giới  nào  nhưng  vẫn  chưa  thể  gọi  là  người  trì  tịnh  giới  được,  bởi 

trong tâm vẫn có tướng phạm giới, khó khăn như thế đó! 



Ông Cừ Bá Ngọc đến năm 20 tuổi biết 19 năm trước là sai, đến năm 

50 tuổi, biết 49 năm trước sai trái, muốn giảm bớt lỗi nhưng vẫn chưa 

thể được! Khổng Tử tuổi đã bảy mươi còn mong trời cho sống thêm vài 

năm để học kinh Dịch hòng tránh khỏi lỗi lớn. Những vị này đều là vì 

tâm chưa thể hoàn toàn phù hợp khít khao với lẽ trời nên coi là lỗi, chứ 

không phải việc làm, hành vi của họ còn phạm lỗi.  “Đừng làm các điều 

 ác, vâng làm các điều thiện”  là nghĩa trọng yếu trong giới kinh của Phật 

pháp. Người độn căn đời sau phải nên dốc sức nơi đây thì mới có thể khế 

lý khế cơ. Lúc lễ Phật nên tưởng như đích thân đối trước Phật làm lễ sẽ 

tiêu diệt được vô lượng tội, tăng vô lượng phước. Ở mức cao hơn thì nên 

y theo bài kệ lễ Phật trong sách [Tịnh Độ] Thập Yếu để quán tưởng, lại 

càng  hay  hơn!  Tâm  Bồ  Đề  là  tâm  tự  lợi,  lợi  tha.  Nguyện  sanh  Tây 

Phương  phải  lấy  tâm  Bồ  Đề  làm  gốc  thì  mới  mong  cao  đăng  thượng 

phẩm. Nếu chỉ có tâm nguyện cầu sanh mà không có tâm Bồ Đề thì công 

đức hèn nhỏ, khó lên được thượng phẩm! 

32 Tại Gia Luật Yếu có tên đầy đủ là Tại Gia Luật Yếu Quảng Tập, do ngài Ngẫu Ích soạn, 

Nghi Nhuận và Trần Hy Nguyện tăng đính. Đây là một tổng tập các kinh luận liên quan đến 

giới luật của hàng Phật tử tại gia. Sách này bao gồm một phần trích lục bộ Tứ Phần Luật, Ưu 

Bà Tắc Thọ Tam  Quy  Ngũ  Giới  Pháp  Hội Thích  (tổng  hợp các  lời  giải thích  về  cách  thọ 

Tam Quy Ngũ Giới), Tam Quy Ngũ Giới Từ Tâm Yểm Ly Công Đức kinh, Quán Đảnh Tam 

Quy  Ngũ  Giới  Đới  Bội  Hộ  Thân  Chú  Kinh,  Sa  Mạt  Nẵng  Pháp  Thiên  Tử  Thọ  Tam  Quy 

Hoạch Miễn Ác Đạo Kinh, Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh, Phật Thuyết Giới Tiêu Tai Kinh, 

Phật Thuyết Ưu Bà Tắc Ngũ Giới Tướng Kinh Thiển Yếu, Phật Thuyết Trai Kinh Chú (chú 

giải kinh Phật nói về trai giới), phẩm Quán Tâm và phẩm Phát Bồ Đề Tâm của Đại Thừa 

Bổn Sanh Tâm Địa Quán Kinh, Ngoại Đạo Vấn Thánh Đại Thừa Pháp Vô Ngã Nghĩa Kinh, 

Ưu  Bà Tắc  Giới Kinh Thọ  Giới  Phẩm  Thiển  Yếu (giải thích sơ  lược  về  những điều  quan 

trọng  trong  phẩm  Thọ  Giới  của  kinh  Ưu  Bà Tắc  Giới),  Bồ Tát  Ưu  Bà Tắc  Ngũ  Giới  Oai 

Nghi Kinh, trích yếu phần sớ giải Phật Thuyết Phạm Võng Kinh Tâm Địa Phẩm Bồ Tát Giới, 

Phạm Võng Kinh Sám Hối Hành Pháp v.v…  

51

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

19. Trả lời thư cư sĩ Trần Trọng Vi  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Chỉ có cung kính, chí thành mới hoàn toàn đạt được lợi ích thật sự 

nơi Phật pháp. Ngoài ra, tùy theo lòng thành lớn hay nhỏ mà được lợi ích 

lớn hay nhỏ. Nếu chỉ phô trương, màu mè giả dối hầu sướng mắt khoái 

tai người khác thì rất có thể lại mắc tội khinh nhờn. Ông muốn làm việc 

công đức để cầu siêu cho cha mẹ, thật là có lòng hiếu, sao còn phải hỏi 

việc ấy có công hiệu hay chăng? Hỏi như vậy cho thấy tín tâm của ông 

chưa chân thật, thiết tha! Chí thành khẩn thiết niệm Phật, niệm đến cùng 

cực thì có thể liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, cho đến rốt ráo 

thành  Phật.  Huống  chi  ông  dùng  cái  tâm  hiếu  vì  cha  mẹ  đã  khuất  mà 

niệm lại chẳng có công hiệu ư? Chỉ sợ tâm ông chẳng hết sức chân thành 

thì  cha  mẹ  ông  đạt  được  lợi  ích  cũng  chẳng  cao  trỗi  lớn  lao  cho  lắm. 

Thấy ông vì làm công đức để cầu siêu cho cha mẹ, viết thư hỏi tôi, mà 

vẫn chưa chịu nhún mình, chỉ kính một cái rồi thôi thì biết tâm vì cha mẹ 

của ông cũng hời hợt mà thôi! Hãy nên phát tâm chân thật thì mới có thể 

quyết định cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương! 

20. Thư trả lời cư sĩ Trần Dật Hiên  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Xưa nay rất nhiều vị đại anh hùng hào kiệt, cũng có người gánh vác 

Phật pháp, dốc chí tu trì, mà cũng có người học rộng nghe nhiều nhưng 

cả  đời  chẳng  biết  đến  Phật  pháp  nghĩa  lý  như  thế  nào,  cũng  có  người 

hoàn  toàn  chẳng  thông  hiểu,  nhưng  cũng  chẳng  tán  dương  mà  cũng 

không hủy báng. Có kẻ tuyệt đối chẳng biết gì về Phật pháp, nhưng tùy 

tiện  dựa  theo  ý  mình  chê  bai  xằng  bậy.  Lại  có  kẻ  trong  tâm  bội  phục 

Phật pháp sâu xa, đã trộm lấy [Phật pháp] để lập môn đình xưng hùng, 

nhưng lại cố ý phỉ báng hòng ngăn lấp hết thảy mọi người học Phật pháp. 

Tri kiến của chúng sanh biến huyễn lạ lùng! Cứ hễ nghĩ đến, khôn ngăn 

người ta thở dài đau đớn. Các ông hãy lấy chuyện gặp khổ để làm hướng 

dẫn nhập pháp. Nếu chuyện gì cũng như ý, chỉ sợ suốt đời làm kẻ đứng 

ngoài  cửa,  lại  còn  tưởng  mình  thấu  đạt  cùng  cực,  không  ai  hơn  được! 

Họa - phước trong thế gian dấy lên hay ẩn lấp chỉ là do đương nhân có 

khéo dụng tâm hay không? 

52

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Vợ  ông có thể nói là  đời  trước  có thiện  căn,  cô  ta  chỉ khuyên  ông 

niệm  tam  thánh  kinh33,  chẳng  khuyên  ông  niệm  Phật,  niệm  Quán  Thế 

Âm, tức là chưa biết Phật pháp. Nếu thật sự biết, há lại chịu trong lúc 

sanh tử không đảm bảo này mà quy y nơi tam thánh kinh ư? Tam thánh 

kinh cố nhiên có sự cảm ứng lớn lao, nhưng so với việc niệm Phật, niệm 

Quán Âm bảo là giống nhau sao được? Lúc cô ta lâm chung, cũng dường 

như  tu  Tịnh  nghiệp  đã  lâu,  biết  trước  lúc  mất.  Nếu  không  phải  là  bịa 

chuyện thì chính là do thiện căn tịnh nghiệp đời trước chín muồi mà ra. 

Trong ngục dặn dò ông, lúc lâm chung dặn dò người nhà, nhưng từ đầu 

đến cuối chưa hề dặn dò niệm Phật, có lẽ sẽ do “từ, thiện, nhân, hiếu” 

mà được sanh lên cõi trời. Nếu vãng sanh Tây Phương, quyết chẳng đến 

nỗi lúc lâm chung không tự niệm và không khuyên người nhà niệm. Nay 

tốt  nhất  là  nên  niệm  Phật  giùm  cho  cô  ta,  cầu  mong  cô  ta  chưa  được 

vãng sanh bèn vãng sanh, đã vãng sanh sẽ nâng cao phẩm vị. 

Ông  gởi  thư  đến  lời  lẽ  khá  khẩn  thiết,  nhưng  vẫn  còn  có  tập  khí 

khinh Tăng mạn pháp. Tập khí ấy thật sự chướng ngại cho việc học đạo. 

Nếu đích thân đến quy y, [pháp sư truyền giới] thăng tòa [thuyết giới] thì 

phải dập đầu chừng hai mươi, ba mươi lượt trở lên; dẫu nói dễ dãi thì 

cũng phải dập đầu mấy lượt. Ông gởi thư xin quy y, chỉ nói “chắp tay 

khải thỉnh” rồi thôi. Chắp tay vái chào là nghi thức giữ lễ của người đi 

đường hỏi thăm đường. Ông muốn quy y Tam Bảo để giúp cho chuyện 

liễu sanh thoát tử, lại muốn báo đáp ân đức của hiền thê và độ thoát hết 

thảy chúng sanh. Kỳ vọng rất lớn, nhưng lại khuất mình rất ít, hơi mắc 

cái tệ nhân  quả  chẳng phù hợp!  Xưa kia,  hoàng đế  Thuận  Trị  viết  thư 

cho môn nhân của Ngọc Lâm quốc sư còn dùng [từ ngữ]  “pháp đệ Hành 

 Si hòa-nam” (Hành Si là pháp danh của Thuận Trị).  Đem  đây  -  kia  so  sánh 

nhau, chẳng khác biệt như trời với đất ư? Quang hoàn toàn chẳng phải vì 

cầu người khác cung kính mà nói như vậy. 

Nếu  dựa  theo  lý  tánh  thì  cố  nhiên  không  có  tướng  nhân  -  ngã  để 

được, huống chi từ vô thủy đến nay, lần lượt làm cha mẹ, anh em v.v… 

của nhau, tương lai đều cùng thành Phật để độ chúng sanh! Do vậy, nói: 

 “Hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ trong quá khứ, là chư Phật trong vị 

 lai” , cung kính còn không xuể, sao còn dám trách móc những thiếu sót 

33 Tam  thánh  kinh  là  những  thiện  thư  được  coi  trọng  nhất  tại  Trung  Hoa  từ  thời  Minh  - 

Thanh trở đi, gồm Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, Âm Chất Văn và Giác Thế Kinh (theo tiến 

sĩ  Du Tử  An  thuộc đại  học  Hương  Cảng).  Giác Thế  Kinh chính là  Quan Thánh  Đế  Quân 

Giác Thế Chân Kinh (tương truyền do Quan Công giáng cơ) có nội dung khuyến thiện, nêu 

tỏ lẽ nhân quả nên cũng rất được Phật môn Trung Hoa coi trọng. 

53

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

của người ta ư? Nhưng duy trì Phật pháp mà không lập ra nghi lễ nghiêm 

túc thì không sao khiến cho người khác sanh lòng kính ngưỡng, tận lực 

tu trì được! Do vậy, trong Luật [quy định]  “hễ thỉnh pháp mà thiếu nghi 

 thức cung kính thì chẳng nói!”  Ngài Thường Bất Khinh thấy người khác 

liền lễ bái, người ta dùng roi, gậy, ngói, đá đánh ném, vẫn chạy tránh ra 

xa lễ bái, đấy chính là căn cứ trực tiếp trên bản thể để gieo chủng tử, chứ 

không phải là lề lối duy trì pháp đạo của kẻ phàm phu. Chỉ sợ ông chấp 

vào danh nghĩa ấy, cho là cái nhìn của Quang hẹp hòi, nên mới trình bày 

đại lược cùng ông, đó cũng là một cách để trừ khử phiền não vậy! Mạn 

là căn bản phiền não, học Phật dùng cách này đối trị phiền não hữu ích 

lắm, cho nên không thể không bảo cùng ông. 

Nay  đem  lầm  lạc  đáp  tạ  lầm  lạc,  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Đức 

Khiêm. Khiêm (謙) có nghĩa là chẳng tự thỏa mãn, cho là đủ. Kinh Kim 

Cang nói:  “Phát độ tận nhất thiết chúng sanh tâm, linh kỳ nhập Vô Dư 

 Niết  Bàn, nhi bất kiến nhất  chúng sanh  đắc diệt độ giả” (phát tâm độ 

trọn hết thảy chúng sanh khiến cho họ đều nhập Vô Dư Niết Bàn, nhưng 

chẳng thấy một chúng sanh nào được diệt độ). Ví như trời che đất chở, 

chỉ tận  hết  bổn  phận  sanh  thành,  chẳng  hề  cậy  mình  có  công lao sanh 

thành. Đây thật sự đúng là “không có các tướng ta, người, chúng sanh, 

thọ giả”. Đấy gọi là bậc quân tử khiêm nhường, được kết cuộc tốt lành. 

Khiêm tốn thì sẽ gánh vác được hết thảy những gì nên gánh vác. Dẫu đạt 

đến địa vị thánh hiền vẫn luôn biết người khác đều hơn mình, như biển 

dung nạp các sông, như hư không chứa đựng mọi hình tượng, trọn không 

cự  tuyệt  một  vật nào  chẳng  dung nạp,  chẳng  bao gồm.  Ông  khéo  hiểu 

được nghĩa này thì dù thân mệt nhọc nhưng tâm vẫn thường nhàn nhã, 

lợi ích ấy ông sẽ tự biết. Những điều khác nên xem trong bộ Văn Sao và 

các sách Tịnh Độ, ở đây không ghi đầy đủ. 

Văn  Sao,  nhất  là  đối  với  người  mới  phát  tâm,  là  một  quyển  sách 

không  thể không đọc,  bởi lẽ ngôn từ  nông  cạn, gần gũi, tường tận,  lại 

còn có nhiều chỗ phát huy sự - lý “sống trong cõi trần học đạo, tu chân 

trong cõi tục”. Do học Phật cho nên căn bản của chí thành, chánh tâm 

thành ý, tu tề trị bình đều nắm được! Phật pháp thật tích cực, bác ái, kẻ 

không biết lại ngược ngạo cho là tiêu cực, tự tư, tự lợi, coi pháp rốt ráo 

độ người thoát khổ của Phật là pháp ngu xuẩn, mê hoặc kẻ ngu tục. Do 

đó, dần dần tích tập đến nay, trở thành những thảm kịch như phế bỏ kinh 

điển, phế bỏ luân thường v.v… chẳng nỡ thấy nghe! Nếu như ai nấy đều 

biết nhân quả báo ứng, biết chết đi thần thức bất diệt, tùy theo tội phước  

54

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mà thăng trầm, lẽ nào đến nỗi có tình trạng như vậy? 

21. Trả lời thư các cư sĩ Viên Hiếu Cốc và Tào Tung Kiều  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Thư [các ông] gởi đến chẳng nỡ đọc hết, vì sao đồng bào chúng ta lại 

gặp phải đại kiếp này! Nước lụt vừa rút, đê đập chưa sửa, nước lại trào 

dâng, càng thêm thảm khốc. Huống chi nạn giặc cướp chưa dẹp yên, tai 

vạ  chiến  tranh lại dấy  lên,  khiến  cho dân  đen không  còn lẽ sống!  Gần 

đây nghe nói những thứ tiền cứu trợ, quần áo đã được liên tục chở đến 

tặng, nhưng ai chịu bỏ những thứ trang sức phù phiếm để làm công đức? 

Gần đây, có những phụ nữ tuy có những chiếc nhẫn đeo tay hay xuyến 

vàng đã chê là lỗi thời, nhưng bảo họ đem đóng góp cứu trợ, nhìn vào 

tình hình thì [thấy họ] vẫn không chịu bỏ ra. Ngày hôm qua, Đương Gia 

chùa  Linh  Nham  là  thầy  Diệu  Chân  đến  nơi,  toàn  thể  đại  chúng  trong 

chùa giảm bớt tiền chi dụng, góp lại được hai trăm hai mươi tám đồng, 

hôm nay đã gởi đến Tào Phủ để cứu trợ miền Giang Bắc. 

Lần trước, sau khi Hán Khẩu mắc nạn lụt, Linh Nham đã đóng góp 

hơn một trăm hai mươi đồng, gởi lên Thượng Hải giao cho hội Cứu Trợ 

Thiên Tai Hán Khẩu. Sự bố thí của các sư có thể nói là trọn hết tấm lòng 

không thiếu sót vậy. Những người có tiền trong cõi đời vẫn chẳng chịu 

nghĩ thương những người dân bị tai nạn, đáng gọi là những kẻ si, uổng 

công tích cóp tiền tài cho con cháu tiêu xài phí phạm! Đấy gọi là “vứt bỏ 

công  đức  để  chuốc  lấy  tội  lỗi”,  khiến  người  mắt  sáng  xót  thương.  Sợ 

rằng người ấy đời sau nếu gặp phải tai nạn sẽ trọn chẳng gặp được người 

khác cứu giúp, chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng xót ư? Chỉ mong chư vị 

được Phật gia bị, thân tâm nhẫn nại nhọc nhằn, ngõ hầu dân chúng đang 

bị tai ương được chở che, chẳng đến nỗi không được cứu giúp, không 

nơi  nương  nhờ.  Mười  ngày  trước  đây,  do  đê  vỡ,  viện  mồ  côi  cũng  bị 

nước tràn vào, còn độ hơn hai mươi gian phòng chưa ngập. Về sau, nước 

lại dâng cao hơn, chỉ còn hơn mười gian. Tường trong viện bị sụp đổ rất 

nhiều, những bông vải, hoa quả, rau cỏ đã trồng đều bị nước nhận chìm. 

Tổn thất lần này cũng chẳng ít, biết làm sao bây giờ? Nỗi khổ của người 

dân bị tai ương có thể nói là đến mức cùng cực, hãy nên dạy họ niệm 

Phật và niệm Quán Âm. Do nhân duyên ấy mà gieo thiện căn, cũng là 

một  cách cứu tế  từ  căn bản vậy!  Trong  cơn đau khổ lớn lao này,  thấy 

quý vị chẳng tiếc tinh thần lo cứu tế, dạy họ niệm  Phật  sẽ  khiến  họ  tin  

55

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nhận dễ dàng. 

22. Thư trả lời cư sĩ Dương Huệ Xương  

(hai lá thư. Ông này vốn tên là Tự Xương)  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



1) Ông Lưu Hán Vân có thể nói là xưa đã có thiện căn, nhưng đã tin 

tưởng Phật pháp nhiều năm, lẽ ra phải sớm ăn chay, sao lại đợi đến tuổi 

hoa giáp (sáu mươi) mới phát tâm vậy? Do đây biết rằng: Thói quen thế 

tục chẳng dễ thay đổi! Nay đã đổi được, cũng đáng gọi là có nghị lực 

mạnh mẽ. Ông ta đã thường xem Văn Sao thì cố nhiên tâm đã hiểu rõ 

ràng phương pháp tu trì. Điều quan trọng nhất là phải quyết định cầu đến 

khi  lâm  chung  được Phật  tiếp  dẫn vãng sanh  Tây  Phương.  Muốn sanh 

Tây Phương thì thường ngày phải dốc sức nơi tin sâu, nguyện thiết, chí 

thành niệm Phật, ưa thích sự tịnh diệu của Tịnh Độ, nhàm chán sự trược 

ác cõi Sa Bà. Tự hành như thế mà dạy người cũng giống như thế. Chẳng 

được có một tâm niệm cầu mong đời sau được hưởng phước báo nhân - 

thiên, ắt sẽ có thể cảm ứng đạo giao cùng Phật, quyết định có thể cậy vào 

Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương,  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh 

thoát  tử.  Nay  tôi đặt  cho ông ta pháp  danh  là  Huệ  Vân, nghĩa  là dùng 

vầng mây đại trí huệ tuôn trận mưa pháp cam lộ để nhuần đượm cả mình 

lẫn người  (đấy chính là “huệ vân pháp vũ”),  tức là  “thật vì sanh tử, phát Bồ 

 Đề  tâm,  dùng  tin  sâu,  nguyện  thiết,  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây 

 Phương” . 

Ông ta lại từng thương xót siêu độ những cô hồn chết vì băng huyết 

khi sanh nở. Nhưng đối với hết thảy nữ nhân cũng nên lập cách sao cho 

họ vĩnh viễn không bị băng huyết khi sanh nở, khiến cho họ được lìa khổ 

hưởng vui ngay trong đời này. Cách đó ra sao? Phàm là con gái thì từ bé 

hãy nên niệm Phật và niệm Quán Thế Âm để cầu tiêu trừ nghiệp chướng, 

tăng trưởng phước thọ. Nếu bình thời thường niệm sẽ tự có thể tiêu diệt 

được tai nạn trong khi sanh nở này. Như đang lúc sanh nở, vẫn nên chí 

thành khẩn thiết niệm  “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”  chắc chắn sẽ dễ 

sanh, chẳng phải chịu khổ. Nếu lúc bình thường hoàn toàn chẳng niệm 

Phật và niệm Quán Âm, nhưng lúc sanh nở chịu niệm thì cũng nhất định 

được sanh nở bình an. Nếu có ai khó sanh, hãy dạy kẻ ấy niệm và những 

người săn sóc chung quanh cùng nhau niệm cho người ấy, cũng quyết 

định liền được sanh nở bình an. 

56

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Chớ nói “đang khi sanh nở lõa lồ, ô uế, niệm [danh hiệu Bồ Tát] sẽ 

bị tội!” Phải biết: Đấy là lúc liên quan đến tánh mạng, chẳng thể dùng 

đạo  lý  lúc  bình  thường  để  luận  định  được.  Lúc  bình  thường,  phàm  là 

người niệm Phật nếu áo mũ không chỉnh tề, hoặc ngủ nghỉ, tắm giặt, đại 

tiểu tiện v.v… chỉ nên niệm thầm trong tâm, chẳng nên niệm ra tiếng rõ 

ràng. Còn khi sanh sản, chớ nên niệm thầm trong tâm, mà phải niệm ra 

tiếng rõ ràng, bởi niệm thầm sức yếu, nếu trong tâm gắng sức sẽ rất có 

thể bị bệnh. Niệm rõ tiếng thì hơi thở thông suốt, hết sức hữu ích, chớ 

nên nói “niệm sẽ mắc tội!” Phải biết: Bồ Tát xem hết thảy chúng sanh 

đều giống như con ruột. Nếu con cái ngã vào nước - lửa, cầu cứu cha mẹ, 

cha mẹ nghe thấy liền cứu ngay, quyết chẳng vì lý do áo mũ không chỉnh 

tề,  thân  thể  không  sạch  sẽ  mà  chẳng  cứu!  Nếu  lúc  bình  thường  cũng 

niệm giống như khi [vì chẳng đặng đừng mà phải] lõa lồ ấy thì tội chẳng 

nhỏ. Cần phải luận theo sự, đừng chấp chết cứng! Có kẻ chẳng hiểu lý, 

hễ trong nhà có người sanh nở, họ bèn lánh đi nơi khác hơn cả tháng mới 

dám quay về, cho rằng hễ bị huyết tanh xông nhằm thì những kinh, chú, 

Phật hiệu đã niệm từ trước đều trở thành không có công đức gì! Những 

kẻ ngu ấy đáng thương xót tột bậc! Hãy nên đem lời Quang bảo với khắp 

mọi người, ắt sẽ chẳng còn ai bị chết vì sanh sản nữa! 



2) Nội công (công phu tu hành bên trong) là tự tu; ngoại công là rộng 

hành các phương tiện, như: giúp đỡ kẻ ngặt nghèo, cứu người khốn đốn, 

cứu  giúp  tai  nạn  v.v…  Đấy  gọi  là  Trợ  Đạo.  Những  điều  này  nên  dựa 

theo sức lực, khả năng của chính mình [mà làm]. Nếu không có sức thì 

hoặc dùng lời nói để chỉ điểm cho kẻ mê, hoặc dùng lời lẽ khuyên lơn 

đại chúng, khiến cho  mọi người đều thành tựu chuyện của họ. Nếu do 

được người ta thỉnh mà niệm kinh, niệm Phật thì phần nào vẫn là kẻ lười 

nhác, mang hành vi dựa dẫm vào Phật để kiếm sống. Sao ông lại chen 

lẫn vào đó, chẳng sợ đánh mất phẩm cách của chính mình hay sao? Chỉ 

có  một  sự  đáng  làm,  nhưng  ông  đã  có  nghề  nghiệp,  nên  cũng  chẳng 

thuận  tiện lắm;  [tức là]  hễ  [gặp  lúc]  có  người thường ngày  niệm  Phật, 

hoặc con cháu người ấy tin Phật, khi người ấy lâm chung, thỉnh các vị cư 

sĩ đến trợ niệm, lợi ích ấy rất lớn. Hãy xem sách Sức Chung Tân Lương 

sẽ tự biết. 

Người  niệm  Phật  hãy  thường  đối  trước  cha  mẹ  của  chính  mình  và 

những quyến thuộc khác nói cho họ nghe [lợi ích của sự trợ niệm], để 

đến  khi  có  người  mạng  chung,  quyến  thuộc  trong  nhà  đều  cùng  niệm 

Phật thì người [sắp mất] ấy ắt nương theo Phật lực sanh về Tây Phương. 

Dẫu chẳng sanh Tây Phương, ắt cũng sanh vào đường lành, có lợi ích rất 

57

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

lớn, chẳng tổn thương mảy may! Nếu chẳng biết điều này, khi chưa chết 

đã lo tắm rửa, thay quần áo sẵn, nếu do bị dời động mà đau đớn, sân tâm 

liền nổi lên. Dẫu chẳng đến nỗi nổi sân, nhưng qua một phen dời động, 

tâm cũng chẳng được thanh tịnh. Nếu là người bình thời niệm Phật cầu 

sanh  Tây  Phương,  trải  qua  một  phen  như  thế,  chắc  chắn  bị  mất  chánh 

niệm, chẳng được vãng sanh! Nếu chưa chết đã khóc lóc trước khiến cho 

người [sắp mất] ấy sanh tâm ái luyến thì cũng là lôi kéo khiến cho người 

ấy bị đọa lạc. Một cửa ải lâm chung khẩn yếu tột bậc, do vậy phải nên 

trợ niệm. Người trợ niệm cần đọc kỹ sách Sức Chung Tân Lương, bảo 

con cái quyến thuộc trong nhà đều tuân theo chỉ dạy của người trợ niệm, 

mới  hòng  chẳng  đến  nỗi  do  tâm  hiếu  lại  đâm  ra  làm  cho  cha  mẹ  phải 

chịu nỗi khổ đọa lạc! Ngoài việc trợ niệm ra, mọi chuyện đều chẳng nên 

làm. Nếu phong cách này  (tức cách ứng phó này) được lưu hành thì chuyện 

thiện nam tín nữ niệm Phật chẳng trở thành một nếp xử sự phổ biến hay 

sao? Người hiểu lý chọn lấy chuyện tốt lành để làm, người không hiểu lý 

chỉ thấy lợi bèn theo, người có nghề nghiệp lỡ làng công việc, kẻ lười 

nhác bèn dựa vào đó để chòng ghẹo, chẳng những gây trở ngại cho Tăng 

chúng mà còn gây trở ngại cho chính tang gia. 

23. Trả lời thư cư sĩ Thang Văn Huyên (hai lá thư)

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Hôm qua thầy Minh Đạo đem thư ông tới. Đọc những lời ông phát lộ 

sám hối, có thể gọi là bậc hữu chí, nhưng hằng ngày phải mở rộng [cái 

tâm sám hối ấy] ra, ngõ hầu chẳng đến nỗi biến sức công đức Phật tánh 

thành  căn  cứ  để  tạo  ác  nghiệp  chịu  sự  khổ  cùng  cực.  Tội  lớn  tầy  trời 

chẳng  thể  cự  lại  một  chữ  Hối.  “Thánh  mất  niệm  thành  cuồng,  cuồng 

 khắc  chế  được  niệm  bèn  thành  thánh”.  Tâm  Nghiêu,  Thuấn,  Phật,  Bồ 

Tát  và  tâm  chúng  ta  có  cùng  một  giác  thể;  nhưng  do  chúng  ta  nghịch 

tánh mà tu nên chìm đắm trong loài chúng sanh nghiệp khổ. Ông đã biết 

sai, hãy nên tận lực sửa lỗi. Đối với mọi chuyện, đều có thể tận lực sửa 

đổi sẽ đạt đến chỗ không còn lỗi lầm. Nếu chỉ sanh lòng hổ thẹn tạm thời, 

rồi cứ lần chần chẳng tự tu trì thì vẫn lặn hụp trầm luân trong biển tội 

nghiệp y như cũ, không thể thoát ra được! Xin hãy đọc cặn kẽ các sách 

thì sẽ lần lần đạt đến chỗ khá hơn, ngõ hầu chẳng đến nỗi sống uổng chết 

phí, sống như gỗ, đá, cầm thú trong vòng trời đất, sống đã vô ích cho 

người, mà lại còn có hại cho người! 

58

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Về chuyện quy y, hãy để thong thả. Nếu ông vẫn chẳng thay đổi lề 

thói cũ thì quy y lại trở thành tội lỗi. Vì sao vậy? Chẳng quy y thì khi tạo 

nghiệp chẳng mắc lỗi hoại pháp. Quy y xong vẫn tạo nghiệp, ắt người ta 

sẽ dựa vào chuyện đã quy y rồi mà vẫn tạo nghiệp, do đó họ sẽ phỉ báng 

Phật pháp là tệ hại. Hơn nữa, ông muốn quy y lại hoàn toàn chẳng chịu 

nhún  mình,  làm  sao  thỏa  mãn  ý  nguyện  của  ông  cho  được?  Người  đi 

đường hướng về người khác hỏi lối, còn phải chắp tay để biểu thị ý cung 

kính. Nay muốn quy y Tam Bảo vẫn chẳng chắp tay kính trọng, tức là 

tập khí tự cao tự đại vẫn chưa chiết phục được mảy may nào, làm sao 

cho ông quy y được? Nếu đích thân đến xin quy y, [pháp sư] lên tòa nói 

pháp quy  y, [người xin quy  y] phải dập đầu ba bốn  mươi lần, quỳ lâu 

chừng một giờ. Dẫu nói dễ dãi cũng phải dập đầu mười mấy cái! Ai dám 

tự chuốc lấy tội khinh pháp để cho ông quy y? Quy y giống như bái sư 

trong  thế  gian,  há  những  kẻ  bái  sư  trong  đời  cũng  chẳng  theo  lễ  nghi 

chắp tay hay sao? Nếu luận từ đằng gốc thì hết thảy chúng sanh đều là 

cha mẹ trong quá khứ, là chư Phật trong vị lai, lễ bái, cúng dường còn 

chẳng  xuể,  nào  dám  trách  ai  thiếu  lễ!  Nếu  luận  trên  hình  tích  duy  trì 

pháp đạo, phàm những kẻ chẳng chịu tự nhún mình mà cứ cho họ quy y 

thì chính mình cũng mắc tội lỗi rất nặng! 



2) Ai cũng có thể là Nghiêu, Thuấn, ai cũng đều có thể thành Phật. 

Những kẻ chẳng thể là Nghiêu, Thuấn, chẳng thể thành Phật là vì chẳng 

lập chí mà ra. Không có chí sẽ chẳng sanh hổ thẹn, yên phận phàm ngu, 

luân hồi trong tam đồ lục đạo cả kiếp dài lâu, không thể thoát được! Ông 

đã phát lòng hổ thẹn, phát tâm mong thành thánh, thành hiền, học Phật, 

học Tổ, cố nhiên là do thiện căn đời trước tạo thành. Hãy nên “mỗi ngày 

một  mới”  để  hoàn  toàn  vứt  bỏ  mọi  ý  nghĩ,  hành  vi  chẳng  chánh  đáng 

trước  kia.  Một  nhát  dao  chặt  đứt  làm  đôi,  chớ  có  “dẫu  lìa  ngó  ý  còn 

vương tơ lòng”, vương vấn, do dự, ắt đến nỗi chẳng mấy chốc lại quay 

về nẻo cũ, vùi lấp trong mười thứ ác nghiệp y như cũ, khiến cho Phật 

tánh “sáng tỏ Minh Đức” sẵn có đều bị chướng lấp chẳng thể hiển hiện, 

dùng tư cách thành thánh, thành Phật để nằm tù Diêm La, đối  diện  ngục 

tốt34, chẳng đáng buồn ư? 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Chấn, nghĩa là dùng trí huệ đánh 

động, dẹp dứt, ngõ hầu mình lẫn người đều siêu phàm nhập thánh, liễu 

sanh thoát tử, thoát khỏi đời ác ngũ trược, vượt lên cõi sen chín phẩm. 

Những sách đã gởi lần trước đều có thể nương theo đó để tu trì, nhưng 

34 Ngục tốt: cai ngục, lính canh ngục. Ở đây là các quỷ sứ canh giữ địa ngục. 

59

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Văn Sao, Gia Ngôn Lục là trọng yếu nhất. So với Văn Sao, Gia Ngôn 

Lục đọc đỡ mất công hơn, xin hãy lắng lòng đọc thì phương pháp tu trì 

thế gian và xuất thế gian sẽ đều hiểu trọn vẹn, ở đây không viết chi tiết 

nữa! Quang già rồi, tinh thần chẳng đủ, chẳng nên thường gởi thư đến, 

hễ gởi đến sẽ chẳng phúc đáp. Đại cương của pháp môn Tịnh Độ là ba 

món Tín - Nguyện - Hạnh, cốt lõi tu trì là  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

 tiếp nối” , không cần phải nói nhiều. Nương theo đó tận lực thực hành sẽ 

đích thân đạt được lợi ích. Nếu muốn làm một vị đại thông gia chắc sẽ 

đến nỗi gạt pháp liễu sanh thoát tử ngay trong đời này qua một bên thì 

đáng thương xót lắm thay! 

24. Thư trả lời cư sĩ Ngô Thương Châu (ba lá thư)

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



1) Bệnh dịch đang lan truyền, vợ con đều mắc bệnh, hãy dạy bọn họ 

ai nấy đều chí thành niệm Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát. Nếu ông có 

thể niệm chú Đại Bi thì hãy gia trì nước Đại Bi cho họ uống, sẽ tự được 

lành bệnh, không cần phải miệt mài chữa trị. Những điều ông nói tợ hồ 

nắm  được  đại  ý,  nhưng  chỉ  là  nói  xuông,  hoàn  toàn  chẳng  dùng  được 

mảy may gì! Phật pháp có vô lượng pháp môn, nhưng đều phải tu đến 

khi nghiệp tận tình không thì mới có thể liễu sanh thoát tử! Nếu không, 

dù có sở đắc, vẫn cứ y như cũ, chẳng làm gì được sanh tử! Như trong 

hiện thời, sợ rằng khắp cõi đời cũng khó được một hai người đạt đến địa 

vị  nghiệp  tận  tình  không!  Chỉ  có  một  pháp  Niệm  Phật  nếu  đầy  đủ  tín 

chân, nguyện thiết, chí thành niệm Phật cầu sanh Tây Phương, dù toàn 

thân  là  nghiệp  lực,  vẫn  đều  có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực vãng sanh  Tây 

Phương, ấy gọi là “đới nghiệp vãng sanh”. Hễ sanh về Tây Phương thì 

liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Vì thế, thiện tri thức đời Mạt 

phần nhiều đều chuyên chú Tịnh Độ; bởi lẽ Tịnh Độ thực hiện dễ, thành 

công cao, dùng sức ít, đạt được hiệu quả nhanh chóng. 

Thường có những kẻ thông minh, hơi hiểu giáo nghĩa, hoặc biết đôi 

chút lẽ Thiền, bèn tự cho mình là bậc thông suốt, miệt thị niệm Phật, cho 

niệm Phật là chuyện để bọn ngu phu, ngu phụ làm! Đấy đều là những kẻ 

chẳng biết tự xét, là hạng cuồng đồ, cứ tưởng “hiểu nghĩa lý theo văn tự 

chính là thật chứng”, chắc chắn là hạng “nói không, làm có”, dùng thân 

báng pháp, tương lai ắt đọa tam ác đạo, được những ngu phu, ngu phụ 

niệm Phật vãng sanh Tây Phương thương xót nhưng chẳng thể cứu vớt! 

60

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Ông đã nguyện quy y, nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Thương, ngụ ý: 

Đổi tên chẳng đổi thể35, nhưng chữ Thương trước kia (tức chữ Thương 

trong tên thật) có nghĩa là cả mình lẫn người đều chìm đắm mênh mông, 

nay  nương theo  Phật  pháp  tu trì,  liền trở thành  cả  mình lẫn người  đều 

được lợi lạc mênh mông. Tuy cùng [có nghĩa] là mênh mông, nhưng sự 

khác biệt giữa nguyên do [của hai thứ] mênh mông ấy cố nhiên nào phải 

chỉ giống như [sự khác biệt] giữa trời với vực! 

Phương pháp tu trì niệm Phật cùng với giữ vẹn luân thường, tận hết 

bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng làm 

các điều thiện v.v… thì Văn Sao, Gia Ngôn Lục đều đã nói đầy đủ cả rồi, 

ở đây không viết cặn kẽ. Đã thấy hình chụp của ông, còn hình chụp của 

Quang [dĩ nhiên là] chẳng có! Vì Quang một bề chẳng thích phô trương. 

Phàm những chuyện trình diễn, phô phang sáo rỗng đều chẳng thích làm. 

Ông  nói  xưa  kia  ở  chỗ  của  Hám  Sư  Trưởng36 tìm  được  tiểu  sử  của 

Quang,  lời  ấy  cũng  chẳng  phải  là  chuyện  thật.  Ông  Hám  cố  nhiên  tin 

Phật, nhưng chưa từng hỏi Quang câu nào, e rằng ông ta nghe được mấy 

câu từ nơi Trần Đại Tâm, nhưng Quang một mực chẳng kể cùng người 

khác những chuyện trước kia. Những lời ông ta nói chắc là chuyện gần 

đây. Nếu là chuyện trước khi xuất gia thì đều là thêm thắt. Gần đây, do 

phát chẩn37 [ông ta] đến thôn tôi thì những tiểu sử do người trong thôn 

chép  lại  cho  ông  ta  cũng  không  đích  xác,  bởi  Quang  rời  nhà  đã  năm 

mươi  hai  năm,  những  kẻ  hậu  sinh  nghe  nói  lại  chỉ  biết  được  một  hai 

chuyện. Ông ta bảo Quang bổ túc, Quang nại cớ kỳ chết đã gần, chẳng 

muốn lưu tiếng xuông cho đời nên chẳng bổ túc. Về sau, ông ta lại viết 

thư bảo bổ túc, Quang gởi cho ông ta một gói sách, nhưng vẫn chẳng trả 

lời thư ấy. Tôi nói với ông điều này vì ông nói là ông biết tiểu sử của 

Quang vậy. 



2) Quý quyến đều chịu niệm Phật, có thể nói là xưa đã có duyên với 

Phật, cho nên mới được làm quyến thuộc với nhau. Ông nói chẳng bao 

lâu nữa sẽ cùng lệnh phu nhân đến đất Tô, trộm cho rằng không cần thiết. 

Nếu có thể chí thành khẩn thiết niệm Phật thì nào có thiếu sót gì! Dẫu 

không gặp Ấn Quang cũng hoàn toàn chẳng mất mát gì cả! Dẫu gặp mặt, 

ngoài Văn Sao ra, há còn có diệu pháp “khẩu truyền, ngầm trao” nào nữa 

35 Vị cư sĩ này tên là Thương Châu, Tổ dùng ngay chữ Thương trong tên để đặt pháp danh 

nên nói:  “Đổi tên chẳng đổi thể”. 

36 Hám Sư Trưởng ở đây chính là ông Hám Ngọc Côn, người cầm đầu sư đoàn trấn giữ Tung 

Huyện ở Thiểm Tây (đoàn quân này thường được gọi tắt là Trấn Tung Quân). 

37 Phát chẩn: Đi cứu trợ, tặng phẩm vật cứu tế cho nạn nhân thiên tai, chiến cuộc. 

61

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

ư? Nếu thật sự có diệu pháp “khẩu truyền, ngầm trao” thì kẻ ấy chính là 

ma vương, ngoại đạo, nên tránh xa còn không kịp, huống là lại muốn cầu 

pháp đó nơi kẻ ấy ư? Huống chi, nay đang lúc đói kém, nếu những người 

chủ chốt trong nhà đều đi xa mấy ngày, rất có thể kẻ nhỏ nhen, tệ hại sẽ 

thừa  cơ  trộm  cắp.  Nếu vạn nhất  có chuyện  ấy,  chẳng những vợ  chồng 

ông  bị  người  ta  chê  là  mê  tín,  mà  người  ta  còn  nói  Quang  thiếu  đức 

khiến cho người khác mắc họa! Cư sĩ Triệu Vân Bằng quy y với pháp sư 

Ứng Từ38, cực hay, cực tốt; cần gì phải quy y với Quang nữa? Nếu cứ 

nhất quyết muốn quy y, nào có danh hay không danh để nói đây? Năm 

Dân Quốc thứ bảy (1918), ông Từ Úy Như và Quang chưa từng gặp mặt 

lần nào, nhưng do trong năm đầu Dân Quốc (1911) thấy Phật Học Tùng 

Báo đăng tải mấy bài của Thường Tàm  (đây không phải là tên tôi, chỉ là tên 

 tùy tiện dùng vì chẳng muốn người khác biết tên vậy),  chẳng  biết  là  Tăng  hay 

tục,  nên  thường  nghe  ngóng.  Đến  năm  Dân  Quốc  thứ  năm  (1916),  đã 

nghe biết được rồi, bèn cậy bạn ngỏ lời muốn thư từ qua lại thưa hỏi, 

Quang cự tuyệt không bằng lòng. Đến năm  Dân Quốc thứ bảy (1918), 

[ông Từ] đem hơn hai mươi thiên văn sao in thành sách. Ông ta theo mẹ 

đến Phổ Đà, xin quy y, Quang dạy ông ta quy y với ngài Đế Nhàn  (ông ta

 rời núi, bèn thỉnh pháp sư Đế Nhàn lên kinh đô giảng kinh). Năm Dân Quốc 17 

(1928) gởi thư đến nói: “Trước kia con muốn quy y, thầy dạy quy y với 

ngài Đế Nhàn, mười năm qua trong lòng vẫn trọn cảm thấy không thỏa ý, 

vẫn xin thầy chấp nhận cho con quy y”. Quang trả lời ông ta: “Ông quyết 

ý muốn quy y, thôi thì cũng được, nhưng pháp danh thì vẫn dùng pháp 

danh do ngài Đế Nhàn đã đặt39, cần gì phải đặt pháp danh khác?’  

Ông Triệu đã quy y với sư Ứng Từ,  nếu vẫn  muốn  thờ  Quang  làm  

38 Pháp sư Ứng Từ (1873-1965), quê ở tỉnh An Huy, pháp tự Hiển Thân. Năm Quang Tự 24 

(1898), xuất gia tại Tam Thánh Am ở Nam Kinh. Bốn năm sau thọ Cụ Túc Giới tại chùa 

Thiên Đồng ở Triết Giang do ngài Bát Chỉ Đầu Đà làm Hòa Thượng Truyền Giới. Sau Sư 

theo học với ngài Dã Khai ở chùa Thiên Ninh. Năm Quang Tự 34 (1908), cùng với Nguyệt 

Hạ pháp sư được truyền pháp bởi Dã Khai Hòa Thượng. Về sau, Sư được ngài Nguyệt Hạ 

giao nhiệm vụ lãnh đạo Pháp Giới Học Viện. Năm Dân Quốc 12 (1923), Sư yểm quan tại 

chùa Bồ Đề ở Hàng Châu, không lâu sau đứng ra mở Thanh Lương Học Viện. Sư suốt đời 

lấy việc hoằng dương kinh Hoa Nghiêm làm chí nguyện, lấy Thiền làm tâm tông, đề xướng 

khắc in ba thứ bản dịch kinh Hoa Nghiêm cũng như các tác phẩm chú giải kinh Hoa Nghiêm 

như Hoa Nghiêm Ngũ Giáo Chương của ngài Pháp Tạng, Hoa Nghiêm Đại Sớ Diễn Nghĩa 

Sao của ngài Trừng Quán, và các bản sớ giải của kinh Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, Lăng Già 

v.v… Sư thị tịch năm Dân Quốc 54 (1965) tại Thượng Hải, thọ 93 tuổi. Khi Tổ Ấn Quang 

viết lá thư này thì pháp sư Ứng Từ đã 58 tuổi. 

39 Ông Từ Úy Như tên thật là Văn Úy, Úy Như là pháp danh do pháp sư Đế Nhàn đặt cho 

ông. 

62

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thầy thì hãy nên luận theo phương pháp tu trì Quang đã nói, chứ đừng 

luận trên pháp danh! Pháp được thầy Ứng nói chính là pháp Đại Thừa, 

còn pháp Quang đã nói chẳng phải Đại, chẳng phải Tiểu, vừa là Đại, vừa 

là Tiểu, là pháp mà trên đến Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến phàm phu sát 

đất đều cùng tu cùng chứng, cố nhiên phải nên chú trọng pháp này. Nếu 

hời  hợt  coi  nó  giống  như  hết  thảy  các  pháp  Đại  Thừa  thì  chuyện  liễu 

sanh thoát tử chắc là lâu lắc lắm! Ông nói “vứt bỏ hết để được độ thoát”, 

xét đến cùng là chỉ lợi ích cho một người, là mặc kệ ba đứa con. Vì thế, 

hãy nên thong thả đã! 



3) Phàm phu chưa từng đích thân chứng được Phật Tánh, tất cả công 

đức của Tự Tánh hoàn toàn chẳng được phát hiện và thọ dụng, nên hết 

thảy phải thuận theo nghiệp. Cái sắc thân trong đời hiện tại gọi là Báo 

Thân, tức là quả báo của những điều thiện hay ác đã tạo trong đời trước. 

Người  niệm  Phật  tuy  không  còn  tạo  nghiệp  sanh  tử  nữa,  nhưng  túc 

nghiệp chưa hết, làm sao có thể được vãng sanh ngay lập tức? Nếu tâm 

nhàm chán thế gian thiết tha, kiệt lòng thành, tận lòng kính, chuyên chí 

niệm Phật, cầu Phật rủ lòng từ sớm đến tiếp dẫn thì cũng có người [sớm 

được vãng sanh]! Nếu tự hủy hoại mạng sống để mong vãng sanh liền 

thành uổng tử quỷ (quỷ chết oan)! Do người ấy công phu chưa đạt mà tự 

hủy mạng thì khi đang hủy mạng, tâm đã mất chánh niệm, huống chi nỗi 

khổ do tự hủy mạng không thể thí dụ được! Tâm mất chánh niệm thì làm 

sao tương ứng với Phật, được Phật tiếp dẫn? Thứ tà kiến này tự lầm, lầm 

người, gây hại tột bực! Chớ nói lời ấy để kẻ vô tri khỏi bị hại! 

Người có quyền lực thì cứu người cứu đời dễ dàng, mà hại người hại 

đời cũng dễ lắm! Nếu dùng quyền lực có được do hại người hại đời để 

mong cứu người cứu đời thì dĩ nhiên chẳng bằng dốc lòng từ thiện, tùy 

phận tùy sức để cứu người cứu đời, sẽ có ích, không bị tổn hại! Nếu hâm 

mộ quyền lực, muốn có quyền lực để cứu người cứu đời, xin hãy suy xét 

kỹ: Có thể nào đạt được quyền lực lớn lao ấy mà không phải trả giá hay 

chăng?  Nếu  tâm  chân  thật tu hành,  dù  không  có quyền  lực  vẫn  có thể 

cứu người, cứu đời, chỉ không thể rộng lớn như [người] có quyền lực mà 

thôi!  Nếu  có quyền  lực  lại  có thể  làm  chuyện  cứu  người,  cứu  đời,  chỉ 

muốn  chuyên  chú nơi  đạo,  chẳng  tạo  ác nghiệp thì  hiện  nay  không  có 

hạng  người  ấy  đâu!  Phú  quý  làm  cho  con  người  mê  hoặc  đáng  sợ  vô 

cùng!  Người  bình  thường  nếu  tiền  chuyển  giao  qua  tay,  tuy  còn  chưa 

phải là vật của chính mình, mà tâm niệm đã biến đổi, làm các điều ác, 

huống chi thật sự có quyền lớn lao mà tâm chẳng thay đổi thì có được 

mấy ai? Chớ nên hiểu lầm thì chính mình may  mắn  lắm, mà  Phật  pháp  

63

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

cũng may mắn lắm vậy! 

25. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931, ông này vốn có tên là Chí Vũ)  



Lễ Phật, Bồ Tát, trong tâm thầm niệm, hoặc xưng niệm ra tiếng đều 

được. Niệm Tâm Kinh trước hay sau kinh Di Đà cũng đều được. Vì mở 

đầu  kinh  bèn  niệm   “Liên  Trì  Hải  Hội  Phật  Bồ  Tát”   ba  lượt  cho  nên 

niệm  kinh  Di  Đà,  chú  Vãng  Sanh  xong  rồi  mới  niệm  Tâm  Kinh.  Chữ 

Đỏa (埵) đọc giống chữ Đóa (朵), Hoạch (獲) là được. 

Vô Sanh Nhẫn là đối với hết thảy cảnh giới thiện - ác, phàm - thánh, 

trọn không  có  một  niệm  “sanh  tâm  động niệm  có tướng để đạt được”. 

Kinh Kim Cang dạy:  “Tam tâm liễu bất khả đắc, tức thị Vô Sanh Nhẫn” 

(ba tâm trọn chẳng thể được chính là Vô Sanh Nhẫn) chính là phần cước 

chú cho Vô Sanh Nhẫn. Cũng đừng nói “đối với hết thảy cảnh giới trọn 

chẳng  có  một  niệm  sanh  tâm  động  niệm  sẽ  thành  cây  khô,  tro  lạnh”. 

 [“Đối  với  hết  thảy  cảnh  giới  trọn  chẳng  có  một  niệm  sanh  tâm  động 

 niệm”] hàm ý: Vắng lặng bất động, giống như gương sáng trống không 

chẳng có vật gì, nhưng hễ cảm bèn thông, giống như gương sáng hễ có 

hình bèn hiện bóng. Ngay trong lúc có hình bèn hiện bóng ấy vẫn rỗng 

rang không có vật gì. Chỉ vì “rỗng rang không có vật gì” nên “hễ có hình 

liền hiện bóng”. Vô Sanh Nhẫn hơi giống như vậy, mong ông hãy khéo 

hiểu. Chứng được điều này sẽ dự vào địa vị Đại Bồ Tát, đây chẳng phải 

là điều ông và tôi có khả năng đạt được. 

Nhiễu Phật nên giống như mặt trời, mặt trăng từ phương Đông sang 

Nam, qua Tây, lên Bắc, đừng từ Đông lên Bắc, qua Tây, xuống Nam, vì 

thuận nhiễu (nhiễu theo đúng chiều) có công đức, nghịch nhiễu mắc tội 

lỗi. Tây Vực coi trọng nhất cách “vi nhiễu” (đi nhiễu quanh), họ coi vi 

nhiễu  tương  đương  với  lễ  bái,  mang  ý  nghĩa  tùy  thuận  đức  Phật.  Lúc 

niệm  Phật  bèn  niệm  Quán  Âm  luôn,  không  cần  phải  bắt  đầu  niệm  bài 

Quán Âm Tán riêng. Niệm Phật hiệu xong liền niệm tiếp Quán Âm là 

được rồi. Đại Sĩ40 chính là biệt hiệu của Bồ Tát, hết thảy Bồ Tát đều có 

thể gọi là Đại Sĩ, chứ không riêng gì đức Quán Âm. 

40 Đại Sĩ chính là dịch nghĩa chữ Ma Ha Tát (Mahasattva). Theo Pháp Hoa Văn Cú, do Bồ 

Tát tự lợi lợi tha, có đại nguyện, đại hạnh, nên được xưng tụng là Đại Sĩ. Đôi khi, theo một 

số kinh, như trong Tạp A Hàm, quyển 48, chữ Đại Sĩ được dùng để dịch chữ Mahāpurusa 

64

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Thường dạy bảo, trọn chẳng có ích gì! Thường có thể suy xét, thấu 

hiểu thì một câu cũng lợi ích có thừa; không thể suy xét, thấu hiểu thì 

đem kinh giáo trong Đại Tạng viết hết cả ra cũng vô ích! Tình thế bây 

giờ  chẳng  phải  là  tình  thế  như  trước  tháng  Sáu  năm  nay.  Giang  Nam, 

Giang Bắc đều bị ngập lụt, nghe đau đớn cõi lòng! Thiên tai, nhân họa 

liên tiếp xảy ra, hãy thường dạy người nhà cùng niệm Quán Âm để dự 

phòng vậy! 

26. Thư trả lời các cư sĩ Lưu Hán Vân và Dương Huệ Xương  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Gặp phải lúc tai nạn lớn lao xảy ra này, nên tùy theo sức mình lập 

cách cứu tế hòng trọn hết thiên chức của chính mình thì lợi ích lớn lắm. 

Quang một mực chẳng làm gì, phàm tất cả những tiền của được [người 

khác] bố thí đều đem in sách, hoặc dùng để cứu trợ tai ương. Tháng Sáu 

năm  nay,  Hán  Khẩu  xảy  ra  thủy  tai  trước  tiên,  thầy  Minh  Đạo  lên 

Thượng  Hải,  thay  mặt  quyên  tặng  một  trăm  đồng.  Về  sau,  nước  càng 

dâng cao, lại quyên tặng một trăm đồng nữa. Một đệ tử do vùng Vu Hồ 

bị  thủy  tai,  gởi  thư  [xin  Quang  đứng  ra  tổ  chức]  lạc  quyên  cứu  trợ. 

Quang trả lời ông ta: Quang một mực không quyên mộ, huống gì đang 

lúc bế quan, ông đã nguyện mỗi năm cho tôi hai trăm đồng để làm tiền 

chi dụng, xin hãy đem món tiền ấy cứu trợ, sau này vĩnh viễn không cần 

phải cho tiền tôi nữa! Tùy ông quyên tặng hai trăm cũng được, mà bốn 

trăm, sáu trăm, tám trăm hay một ngàn cũng được hết. Sau đấy, một đệ 

tử  là  ông  Tào  Tung  Kiều  lên  Giang  Bắc  cứu  trợ  tai  ương,  đánh  điện 

khuyên Quang đóng góp, Quang gởi một ngàn tiền in sách để cứu trợ. 

Ông Cao Hạc Niên gởi thư xin cứu trợ tai nạn, Quang sai người giao cho 

ông ta hai trăm ba mươi đồng. Năm nay đã đóng góp cứu trợ tai ương 

như thế, Quang nói lời này không phải là tự khoe công, mà là muốn cho 

các vị đều cùng phát tâm, tùy phận tùy sức cứu tế. Có sức ra sức, không 

có sức thì dùng lời nói khuyên người có sức, đấy cũng là chuyện tốt lành. 

Lại nữa, nữ nhân hiện thời, đồ trang sức trên đầu, xuyến đeo tay, hoa 

tai, nhẫn đều chớ nên đeo, hễ đeo sẽ chuốc họa. Nếu để lại cho con cái sẽ 

gieo họa cho con cái. Nếu chết đi chôn theo ắt sẽ gặp nông nỗi đào mồ lộ 

thây, nhục lắm! Nếu chịu [đem những món trang sức ấy] cứu trợ tai nạn 

(thường dịch là Vô Thượng Sĩ), nghĩa là bậc sĩ phu tối thắng, tức một trong mười tôn hiệu 

của đức Phật. 

65

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thì chính là “đưa họa đi, đón phước tới” vậy. Xin hãy bày tỏ ý nghĩa này 

với hết thảy mọi người. Nếu hàng phụ nữ chịu bố thí như vậy thì khoản 

tiền ấy lớn lắm. Đừng cho lời tôi là viễn vông, mà đây là lời chí lý chí 

tình. Những người giàu có ở Cao Bưu, Thiệu Bá41 trước kia có lúc nào 

chẳng nghĩ đến con cháu, chẳng chịu [bố thí] cứu tế chút nào, nước lũ 

dâng lên, nhà cửa, đồ đạc, người nhà đều tan đàn xẻ nghé, mười phần 

chẳng còn được một! Mỗi thôn mấy chục nhà tìm một cái nồi, một cái lò 

cũng không ra. Ông Tào Tung Kiều ở Dương Châu mua nồi, bếp, gạo, 

củi, cứ mấy chục nhà biếu một cái nồi, dùng thuyền to chở đến. Trong 

mỗi thôn dùng thuyền nhỏ để đưa tới. Nói đến [chuyện này] khiến người 

ta rơi nước mắt. Có nhà chưa sập thì rắn lẫn rết đều cuộn đầy bên trên, 

người ta có muốn vào nhà cũng chẳng dám vào. Trên cây cũng vậy, đáng 

thương vô cùng! Nếu những phụ nữ vẫn muốn giữ những vật chuốc họa, 

chẳng chịu dùng để cứu tế, e rằng đời sau họ cũng gặp phải tai họa này, 

không có ai chịu cứu vớt! 

27. Thư trả lời cư sĩ Lưu Đức Hộ  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Lệnh chánh42 đã biết cầu Tăng niệm Phật hầu tăng tuổi thọ, hãy nên 

tự  mình  thường  niệm  Phật  để  cầu  vãng  sanh.  Nếu  chỉ  dựa  vào  người 

khác để cầu sống lâu, chẳng biết cầu A Di Đà Phật để khi tuổi thọ của 

chính  mình  chấm  dứt  được  tiếp  dẫn  vãng  sanh  thì  chính  là  “thấy  điều 

nhỏ, đánh mất chuyện lớn”. Nếu chịu chí thành niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương  thì  lúc  còn  sống  và  mất  đi  đều  có  lợi  ích  chẳng  thể  nghĩ  bàn. 

Hôm qua, một nữ đệ tử đến đây, đem giùm những thứ thức ăn của một 

nữ đệ tử họ Uông [gởi biếu cho Quang], kể: Họ Uông hai tháng trước 

đây, một hôm mới vừa xẩm tối, đột nhiên hơn hai chục tên cường đạo 

đều cầm súng đến cướp. Trong căn nhà lầu ấy, tầng trên, tầng dưới có 

[tổng cộng] bảy gia đình cư ngụ. Họ [Uông] ở trên lầu, do vậy, bèn tắt 

đèn  điện  đi,  vợ  chồng  họ  quỳ  trước  Phật  cầu  nguyện,  nhưng  đèn  thắp 

trước  bàn  Phật  dường  như  có  ai  thổi  tắt  đi.  Bọn  cường  đạo  đập  cửa 

không mở được, bèn không đập nữa. Sáu nhà kia đều bị cướp, chỉ mình 

họ chẳng mất vật gì. Đủ biết: Người niệm Phật lúc bình thường còn có 

thể  gặp  dữ  hóa  lành,  huống  gì  lúc  lâm  chung!  Lợi  ích  vãng  sanh  Tây 


41 Cao Bưu, Thiệu Bá đều là những thành phố nằm ở phía Nam Trường Giang (sông Dương 

Tử), thuộc địa phận tỉnh Giang Tô. 

42 Lệnh chánh: Danh xưng tỏ ý tôn trọng vợ cả (chánh thất) của người khác. 

66

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Phương so với chuyện này còn lớn lao gấp bội lần, chẳng thể nói trọn 

hình tướng được. Nên khuyên bà ta thường niệm thì may mắn lắm thay! 

28. Thư trả lời một cư sĩ ở Diêu Duy 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Mỗi người nhập đạo đều có nhân duyên. Nếu duyên đã đến sẽ có sự 

cơ cảm mầu nhiệm không thể diễn tả được. Quang là một ông Tăng vụng 

về,  yên  phận,  chỉ  biết  cơm  cháo,  xuất  gia  từ  năm  Quang  Tự  thứ  bảy 

(1881) đến nay, chỉ muốn tự giải thoát mà thôi, trọn chẳng có một niệm 

dám có lòng tạo điều lợi cho người. Từ năm Quang Tự thứ mười chín 

(1893) đến Phổ Đà chẳng làm chuyện gì, chỉ làm một ông Tăng ăn cơm 

chùa Pháp Vũ. Nếu ngẫu nhiên được sai khiến làm chuyện gì dính đến 

bút mực, trọn chẳng dùng hai chữ Ấn Quang. Ngay cả chuyện do chính 

mình tự làm cũng dùng tên khác. Vì thế, hơn hai  mươi năm  khá được 

yên vui, suốt năm không một ai đến thăm, không một lá thư nào gởi đến. 

Đến  năm  đầu  Dân  Quốc  (1911),  ông  Cao  Hạc  Niên  đem  mấy  bản 

thảo đăng trên Phật Học Tùng Báo, nhưng không dùng tên thật nên cũng 

không  ai  biết.  Trong  khoảng  thời  gian  ấy,  có  một  hai  kẻ  đa  sự  nghe 

ngóng. Đến năm Dân Quốc thứ năm (1916), ông Từ Úy Như đã biết tới, 

muốn  gởi  thư,  cậy  người bạn  dọ  ý,  Quang  chẳng  bằng  lòng. Đến  năm 

Dân Quốc thứ sáu (1917), [ông Từ] đem ba lá thư của Quang gởi cho bè 

bạn in ra mấy ngàn bản để biếu tặng. Năm sau, lại sưu tập được hai ba 

chục lá thư, đem in ở Bắc Kinh, đặt tên là Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao. 

Từ đấy, cái tên Ấn Quang thường trái tai gai mắt người ta, hạnh phúc tự 

tại trước kia hoàn toàn bị mất đi! Từ ấy, thư từ ngày một nhiều, thậm chí 

có tháng đến hơn trăm lá, nhưng Quang một  mực chẳng muốn nhờ vả 

người khác, cứ bóc ra, viết, bỏ vào phong bì, dán lại, hoàn toàn tự làm. 

Huống chi lại còn chuyện tình nghĩa qua lại, cảm thấy khá khổ sở. Vì thế, 

năm trước đã chấp thuận lời thỉnh của mấy đệ tử ở Hương Cảng, quyết ý 

muốn đi qua đó, do ngôn ngữ chẳng thông, lánh mình nơi hải đảo hòng 

được yên vui cho xong kiếp thừa! Do Phổ Đà Sơn Chí chưa được biên 

soạn hoàn thành, bạn bè cực lực giữ lại, liền bế quan ở Tô Châu. 

Năm ngoái, lo in riêng Lịch Sử Thống Kỷ bản Tăng Tu, nay đã in 

xong,  chắc  là  ông  đã  thỉnh  được  rồi.  Phổ  Đà  [Sơn]  Chí  sắp  được  in, 

khoảng chừng tháng Mười sẽ in xong. Hiện thời có sách Chánh Tín Lục 

đã  in  xong.  Sách  này  đả  phá  tà  kiến  hẹp  hòi,  câu  nệ.  Nay  lại  còn  in 

67

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nguyên văn Tịnh Độ Thập Yếu, so với bản trích tuyển của Thành Thời 

đại  sư43 nhiều  hơn  hai  phần  năm,  lại  còn  kèm  thêm  mấy  bài  văn  quan 

trọng để bổ túc cho Thập Yếu rất nhiều. Ước chừng mùa Xuân năm sau 

sẽ in xong. 

Quang bình sinh chất phác, giữ phận ngu, trọn chẳng dám ăn nói lớn 

lối phô trương rỗng tuếch để lầm mình, lầm người. Những gì được nói 

trong  Văn  Sao  đều  là  những  điều  ai  cũng  có  thể  làm  được,  lại  còn  tự 

được lợi ích thật sự ngay trong đời này. Nếu ai chê Quang vô tri vô thức, 

chỉ đem chuyện ngu phu, ngu phụ [có thể] làm được để dạy  người thì 

cũng chẳng tiếc! Nhưng có người cho là hợp với cơ nghi của chính mình, 

do đây sanh lòng tin tu trì, [những người như vậy] cũng chẳng thiếu. 

Phải biết: Trong Phật pháp, pháp môn vô lượng, muốn nương theo 

[những pháp môn ấy] để tu trì hòng liễu sanh thoát tử, ắt phải đạt đến địa 

vị  “nghiệp  tận,  tình  không”  thì  mới  được.  Nếu  không,  có  mộng  cũng 

mộng chẳng được! Chỉ có pháp môn Tịnh Độ, nếu đầy đủ lòng tin chân 

thành, nguyện thiết tha, lại thêm chí thành khẩn thiết niệm Phật bèn có 

thể nương theo Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Hễ được vãng sanh là 

đã liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Nếu chẳng nương vào pháp 

này, tu những pháp môn khác thì chắc chắn khó thể liễu sanh thoát tử 

ngay  trong  đời  này.  Đời  này  đã  gặp  được  pháp  này  mà  chẳng  chú  ý, 

tương lai há thể lại được gặp pháp này để liền chú ý tu trì hay sao? Do 

vậy, hãy nên sớm chú ý nơi pháp này. 

Pháp môn Tịnh Độ chẳng trở ngại hết thảy sự vụ thế gian, chỉ cần ai 

nấy tận hết bổn phận, như cha từ, con hiếu, anh nhường, em kính, chồng 

hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tôi tớ trung thành là được rồi! Ông là kẻ tại 

gia, tu hành rất hợp, thường giữ tấm lòng “trừ bạo, an lương” (trừ khử kẻ 

bạo  tàn,  khiến  cho  người  lương  thiện  được  an  vui),  coi  nhân  dân  như 

người nhà của chính mình, coi binh sĩ như anh em của chính mình, ắt sẽ 

43 Thành Thời (không rõ năm sinh, mất năm 1678), là cao tăng đời Minh, người huyện Hấp, 

Huy Châu, pháp hiệu Kiên Mật. Sư thuở nhỏ học Nho, xuất gia năm 28 tuổi. Thoạt đầu học 

Thiền và Giáo, sau y chỉ ngài Trí Húc Ngẫu Ích, sống trong Ngưỡng Sơn, các loài mãnh thú 

đều quy phục. Sư tự soạn Trai Thiên Pháp Nghi (nghi thức cúng dường chư Thiên). Về sau, 

Sư  qua  Giang  Ninh  trụ  tích  tại  chùa  Thiên  Giới,  hoằng  dương  Pháp  Hoa,  siêng  tu  Tịnh 

nghiệp. Công khóa mỗi ngày dù nóng hay lạnh, bận hay rảnh đều chẳng hề biếng trễ. Sư san 

khắc Tịnh Độ Thập Yếu cho lưu truyền rộng rãi, khuyên người thật tu, lại còn tự viết lời tựa. 

Sư thị tịch vào tháng Mười năm Khang Hy 70 (1678), không rõ tuổi thọ. Còn để lại những 

trước tác như Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sơ Tâm Tam Muội Môn, Thọ Trì Phật Thuyết 

A Di Đà Kinh Hạnh Nguyện Nghi... 

68

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mong mỏi anh em bảo vệ người nhà. Hễ đi đến đâu đều răn nhắc binh sĩ 

giữ tấm lòng trung hậu, khoan thứ, chẳng được cướp bóc, gian dâm chút 

nào. Dẫu con người không biết, nhưng thiên địa quỷ thần ghi công chép 

tội!  Hoặc  trong  đời  này,  hoặc  trong  đời  sau,  quyết  định  phải  chịu  quả 

báo thiện hay ác, quyết định chẳng thể “có nhân, không quả”! 

Năm  Dân  Quốc  thứ  tám,  thứ  chín  (1919-1920),  một  quân  nhân  họ 

Dương là người hết sức trung hậu, ưa điều thiện, làm sĩ quan trong quân 

đội trấn giữ Tung Huyện của đất Thiểm Tây, ăn chay trường, tụng thuộc 

lòng  kinh  Kim  Cang,  mỗi  ngày  niệm  mấy  biến.  Trong  quân ngũ  mười 

năm,  giao  tranh  hơn  bốn  trăm  trận,  khắp  thân  chưa  hề  mang  một  vết 

thương lớn hay nhỏ. Thoạt đầu, ông ta muốn xin giải ngũ; do Lưu Trấn 

Hoa, Hám Ngọc Côn đều là đồng hương, chẳng cho ông ta giải ngũ. Một 

năm nọ, do kéo quân sang Hà Nam đánh nhau với Triệu Thích44, ông ta

bèn đào ngũ. Từ đó triều bái Ngũ Đài, Nga Mi, Cửu Hoa, Phổ Đà. Đến 

Phổ Đà, ở chùa Pháp Vũ, trò chuyện cùng Quang về tâm hạnh của ông ta, 

tiếc là thiếu học vấn, chưa thể xiển dương đại pháp, tùy cơ lợi người. 

Pháp niệm Phật thì trong Văn Sao đã có [giảng] cặn kẽ, ở đây không 

viết chi tiết nữa. Với quyến thuộc trong nhà đều nên dạy họ chí thành 

niệm Phật, lợi ích ấy lớn lắm. Đời có kẻ ngu chẳng biết vì sao Phật là 

Phật,  thường  chấp  chết  cứng  lẽ  cung  kính,  chẳng  biết  biến  -  thông, 

[chẳng hạn] như ăn mặn thì chẳng dám  niệm. Lại như nữ nhân khi có 

kinh nguyệt hoặc sanh nở bèn chẳng dám niệm. Phải biết: Ăn chay là tốt 

nhất, nhưng ăn mặn cũng vẫn niệm được. Có kinh nguyệt thì thường rửa 

ráy sạch sẽ, đừng dùng tay bẩn chưa rửa chạm vào kinh, tượng và thắp 

hương v.v… Hễ rửa ráy sạch sẽ thì chẳng ngại gì. Nữ nhân khi sanh nở 

phải  niệm   “nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”   ra  tiếng,  chắc  chắn  chẳng 

đến nỗi bị sanh khó. Dẫu bị sanh khó mà chịu chí thành niệm cũng chắc 

chắn sanh ngay. Điều này trước kia Quang không nói, sau này nghe rất 

nhiều người hoặc mấy ngày mới sanh được, hoặc phải mổ, hoặc do sanh 

nở mà chết, nên thường nói với hết thảy mọi người: Nếu khi sanh nở mà 

niệm thì không ai bị khó sanh! 

Lúc bình thường ắt phải cung kính, khiết tịnh; lúc ấy lõa lồ bất tịnh 

vốn là chuyện bất đắc dĩ, [là chuyện] có liên quan đến tánh mạng. Chỉ 

cần trong tâm chí thành, chẳng cần phải luận trên hình tướng bề ngoài. 

Nếu là lúc bình thường, ắt cần phải mũ áo tề chỉnh, tay lẫn mặt đều sạch 

44 Triệu Thích là một gã quân phiệt thời Dân Quốc, chiếm lãnh tỉnh Hà Nam, tự xưng là Đốc 

Quân. 

69

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

sẽ thì mới được niệm ra tiếng. Nếu không, chỉ niệm thầm trong tâm thì 

công đức vẫn giống hệt như vậy. Vì thế, lúc ngủ nghỉ, tắm rửa, tiêu tiểu, 

hoặc đến chỗ không sạch sẽ, đều niệm thầm trong tâm. Chỉ khi nữ nhân 

đang sanh nở thì cần phải niệm ra tiếng vì niệm trong tâm thì sức yếu, 

khó thể cảm thông. Nếu lại gắng sức, sợ bị thương tổn. Vì thế, nên niệm 

ra tiếng. Ông đã muốn quy y, nay đặt pháp danh cho ông là Tông Từ. 

Tông (宗) là chủ, lấy tâm từ bi làm chủ để làm chuyện tự lợi, lợi tha thì 

mới không uổng kiếp sống này, chẳng phí dịp gặp gỡ này. 

Gần  đây,  người  ta  thường  ưa  ham  cao  chuộng  xa,  hơi  thông  minh 

bèn  học  Thiền  Tông,  Tướng  Tông45,  Mật  Tông,  phần  nhiều  coi  niệm 

Phật là vô dụng. Họ chỉ biết sự huyền diệu của cơ ngữ46 nhà Thiền, sự 

tinh  vi  của  pháp  tướng  trong  Tướng  Tông,  oai  thần  rộng  lớn  của  Mật 

Tông,  nhưng  chẳng  biết:  Thiền  dẫu  đạt  đến  địa  vị  đại  triệt  đại  ngộ, 

nhưng nếu chưa hết sạch Phiền Hoặc thì vẫn sanh tử y như cũ, chẳng thể 

liễu thoát được! Với Tướng Tông thì nếu không phá sạch Ngã Chấp và 

Pháp Chấp, dù có hiểu rành rẽ đủ mọi danh tướng47, cũng giống như “kể 

chuyện ăn, đếm của báu”, rốt cuộc có ích gì đâu! Với Mật Tông thì tuy 

nói  là  có  thể  “thành  Phật  ngay  nơi  thân  hiện  tại”,  nhưng  quyết  chẳng 

phải là chuyện của hạng phàm phu sát đất có thể thành tựu được! Phàm 

phu lầm sanh ý tưởng ấy bèn bị ma dựa phát cuồng, mười người hết tám 

chín người [bị như vậy]. Do vậy, hãy nên chuyên chí vào một môn Niệm 

Phật là pháp tắc vô thượng bậc nhất ngàn phần ổn thỏa, vạn phần thích 

đáng vậy! 

29. Thư trả lời cư sĩ Vương Hiểu Hy  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Thủy tai năm nay từ xưa đến nay chưa hề nghe thấy. Tiền đồ nguy 

hiểm vạn phần, nếu ông đắc thần thông của Đại Lạt Ma thì chẳng cần 

phải lo. Nếu không, hãy nên chí thành niệm Phật và niệm Quán Thế Âm 

45 Tướng Tông: Gọi đủ là Pháp Tướng Duy Thức Tông. Do tông này chú trọng nghiên cứu 

tướng trạng của các pháp, phân chia các trạng thái tâm thức tỉ mỉ, nên gọi là Tướng Tông. 

46 Cơ ngữ: Gọi tắt của cơ phong chuyển ngữ, tức những câu đối đáp thuận theo căn cơ, nhằm 

giúp cho người hỏi kiến tánh, chẳng hạn như “Phật là gì?” Thiền Sư bèn đáp “con mèo trèo 

lên cây cột”. 

47 Danh là tên gọi của sự vật, Tướng là hình trạng của sự vật. Dùng danh xưng để nêu rõ 

tướng trạng của sự vật nên gọi là “danh tướng”. Một cách giải thích khác: Những gì nghe 

được thì gọi là Danh, thấy được thì gọi là Tướng. Danh và Tướng đều không có thật thể, chỉ 

là giả lập để tiện giáo hóa. 

70

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

để  làm  kế  dự  phòng.  Một  pháp  Mật  Tông  thật  sự  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

nhưng tiểu trượng phu dùng đến chưa chắc được lợi ích mà sẽ bị tổn hại 

trước.  Xin  đừng  vói  quá  cao,  may  ra  sẽ  tự  được  lợi  ích  thật  sự.  Nếu 

không, hơi bị nguy hiểm đấy! Sư Hiển Ấm48 được chân truyền của Mật 

Tông, lại thông hiểu [giáo nghĩa] tông Thiên Thai, đã là bậc Quán Đảnh 

Đại A-xà-lê hiển mật viên thông49. Phàm ai được thọ quán đảnh từ nơi 

sư đều có thể thành Phật ngay trong thân này, nhưng Hiển Ấm khi mất 

rất  hồ  đồ   (Sư  chết  tại  Cư  Sĩ  Lâm,  một  đệ  tử  đích  thân  chứng  kiến),  chú  cũng 

chẳng niệm được, mà Phật cũng chẳng thể niệm, cho nên biết: Pháp ấy 

chẳng bằng pháp Niệm Phật ổn thỏa, thích đáng hơn nhiều! 

30. Thư trả lời cư sĩ Mẫn Tông Kinh  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931. Ông này vốn có tên là Vĩnh Liêm)  

Đọc thư ông gởi cho thầy Minh Đạo, biết rõ tấm lòng vì dân, vì pháp, 

khôn ngăn mừng rỡ, an ủi. Phàm khi phán xử kẻ phạm pháp, nên chiếu 

theo tội trạng và phải cân nhắc khả năng của hắn. Nếu hắn không có tài 

lực, phạt quá nặng thì hắn do trót sa chân sẽ vĩnh viễn không ngoi lên 

được50, cũng chưa khỏi thương tổn đạo nghĩa [của một người] “làm cha 

mẹ của dân”. [Kẻ phạm tội] có tài lực thì [có thể phạt nặng] được, không 

có tài lực thì răn đe mà thôi, sao cho ổn thỏa đôi đàng. Còn về chuyện 

xoay  hướng  cửa  chùa,  dựng  điện  thờ  khác,  tượng  đá  của  đức  Bổn  Sư 

48 Hiển Ấm (1902-1925), pháp tự Đại Minh, người huyện Côn Minh, tỉnh Giang Tô, là đệ tử 

xuất gia của ngài Đế Nhàn. Thiên tư thông mẫn, thông suốt kinh tạng, văn chương lỗi lạc. 

Do có tài văn chương, Sư từng giữ các chức vụ biên tập các tờ nguyệt san của Cư Sĩ Lâm, 

đăng rất nhiều bài viết trên tờ Hải Triều Âm. Năm Dân Quốc 12 (1923), Sư vượt biển sang 

Nhật đến Thiên Đức Học Viện trên Cao Dã Sơn (Koyasan) để học Mật Tông và được truyền 

Quán Đảnh. Năm Dân Quốc 14, Sư trở về Hàng Châu truyền thọ Mật Pháp, nổi danh lừng 

lẫy. Tháng Năm cùng năm đó, Sư mất, chỉ hưởng thọ được 24 tuổi! Do quá thông minh, Sư 

thường có những bài viết đề xướng Mật Tông là pháp vô thượng, chê bai tất cả các pháp 

môn khác, cũng như nêu lên rất nhiều ý kiến cực đoan, võ đoán. Sư Đế Nhàn cũng không tán 

thành quan niệm của Hiển Ấm, nhưng không làm gì được! 

49 A Xà Lê (Acarya): Dịch nghĩa là Giáo Thọ, có nghĩa là vị thầy có đủ giới đức, hành vi 

đoan nghiêm có thể dạy dỗ học trò đúng khuôn phép. Trong Mật Tông, vị sư đầy đủ giới đức 

có sự hiểu biết uyên thâm về mật pháp, thông hiểu đàn pháp, ấn khế, đã được quán đảnh và 

tu trì, đủ tư cách để truyền dạy Mật Pháp cho người khác mới được gọi là A Xà Lê. Tiêu 

chuẩn để xưng là A Xà Lê trong Mật Tông được giảng rất rõ trong phẩm A Xà Lê của kinh 

Tô Tất Địa. Theo đó, những điều kiện để xứng danh là một vị Mật Tông A Xà Lê rất khó và 

rất cao. “Hiển Mật viên thông” là Hiển giáo lẫn Mật giáo đều thông hiểu sâu xa, viên dung. 

50 Nguyên văn  “nhất quyết bất chấn”  là một thành ngữ, ngụ ý: Do bị vấp ngã, phạm sai lầm 

một lần, không cách nào hồi phục được nữa. 

71

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

trong điện cũ chẳng dời được, cần gì phải lo nghĩ? Chánh điện đã thờ 

Bổn Sư thì điện phụ há chẳng thể thờ Bổn Sư nữa hay sao? Cố nhiên, 

chẳng  cần  quá  lo  nghĩ  về  chuyện  này!  Ông  đã  từ  chức,  nếu  cấp  trên 

không bằng lòng thì cố nhiên nên sửa sang theo lề lối cũ, chỉ cần giữ sao 

cho giản dị, chất phác, đừng chuộng hoa mỹ. Chỉ mong mọi người thật 

lòng tin tưởng thật sự tu hành, chẳng cần phải lập bất cứ kiến trúc, hay 

bầy vẽ bất cứ quang cảnh nào. 

Một pháp Tịnh Độ ai ai cũng tu được, hễ tu đều có cảm ứng. Người 

thời nay phần đông ham cao chuộng xa, đến nỗi có thể là vì bầy vẽ bề 

ngoài mà đâm ra gây trở ngại cho lợi ích thật sự. Con người bây giờ hễ 

ra công [tu hành] liền nói đến chuyện xây dựng trước, chẳng biết duyên 

do  của  Tịnh  Độ,  lại  muốn  nghiên  cứu  rộng  khắp  kinh  luận  Đại  Thừa, 

hoặc hâm  mộ sự huyền diệu của Thiền Tông, hoặc hâm  mộ  sự tinh vi 

của  Tướng  Tông,  hoặc  hâm  mộ  thần  thông  của  Mật  Tông,  xem  pháp 

“cậy vào Phật lực để liễu sanh tử” như chuyện vô ích. Thiền Tông dù có 

ngộ, nhưng ai đạt đến địa vị nghiệp tận tình không? Tướng Tông dẫu có 

thể nhớ rõ ràng danh tướng, nhưng ai có thể thật sự phá được Ngã Chấp 

và  Pháp  Chấp?  Thần  thông  của  Mật  Tông  và  “hiện  thân  thành  Phật” 

(thành Phật ngay trong thân này) thì quả thật cũng có chuyện ấy, nhưng 

chẳng phải là chuyện để hạng căn tánh như ông và tôi mong mỏi được. 

Nếu muốn được thần thông, muốn được thành Phật ngay, thì do đấy bị 

ma dựa phát cuồng rất nhiều! Sư Hiển Ấm đã thông hiểu [giáo nghĩa] 

tông  Thiên  Thai  lại  được  chân  truyền  của  Mật  Tông,  đã  là  bậc  Quán 

Đảnh Đại A-xà-lê. Phàm ai được ông ta quán đảnh đều có thể thành Phật 

ngay trong thân này. Đến lúc ông ta chết thì chú cũng chẳng niệm được, 

mà  Phật  cũng  không  niệm  được.  Trong  lúc  bình  thường,  qua  ý  tứ  của 

những lời Sư nói, trong lòng Sư thường nghĩ ta là bậc Pháp Thân Đại Sĩ. 

Đến lúc lâm chung, còn thua bà cụ già một chữ không biết nhưng thật 

thà niệm Phật có thể an nhiên niệm Phật qua đời nhiều lắm! 

Ở Thành Đô có Lưu X… lầm tưởng một người nữ đã chứng quả nên 

chỉ nghe lời một mình người nữ ấy. Hễ ai bài bác, liền tuyệt giao không 

gởi  thư  nữa.  Một  lạt-ma51 ở  Trùng  Khánh  nói  là  nương  theo  pháp  của 

ông ta trong bảy ngày sẽ được vãng sanh. Hễ vãng sanh liền thành Phật, 

trọn chẳng cần phải tu tập nữa. Những thứ tri thức ấy nên kính nhi viễn 

51 Lạt Ma là dịch âm của chữ Lama trong tiếng Tây Tạng. Lạt Ma có nghĩa là Thượng Sư, 

Thượng Nhân. Có lẽ đây là cách dịch chữ Uttara hoặc Guru của tiếng Phạn sang tiếng Tây 

Tạng. Thoạt đầu, tại Tây Tạng danh xưng này chỉ dùng để tôn xưng bậc Trưởng Lão hay 

Thượng Tọa trong nhà Phật, sau trở thành tiếng gọi chung các tăng lữ. 

72

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chi, đừng thân cận ngõ hầu khỏi đến nỗi chưa được lợi ích ấy mà đã bị 

tổn hại trước! Nếu không, chỗ bị tổn hại là điều chắc chắn, còn chỗ lợi 

ích sợ rằng tại năm nảo năm nao! Nếu năm sau là năm nảo năm nao thì 

cũng còn may  mắn lắm, sợ rằng năm sau cũng vẫn chưa phải, chắc sẽ 

đến nỗi tuyệt vọng! 

31. Thư trả lời sư Truyền Đức  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Hiện  thời  là  lúc  tình  thế  nguy  hiểm  nhất.  Ông  phát  tâm  bế  quan, 

nhưng theo tôi thấy, chẳng bằng không bế quan hay hơn! Ông ở trong 

quan phòng chẳng thể lo liệu việc bên ngoài. Nếu có cường đạo đến trộm 

hoặc cướp, ông làm như thế nào đây? Nay các nơi lụt lội, dân bị thiên tai 

lưu lạc bốn phương, không biết là bao nhiêu  (nỗi nguy hiểm sau này nào phải 

 chỉ có thế, sợ rằng sẽ còn có cuộc chiến tranh lớn nữa). Bên trong có bọn giặc 

thì  khó  tránh  khỏi  có  thứ  hành  vi  sai  trái  ấy.  Nếu  bế  quan,  gặp  phải 

chuyện ấy, sẽ dàn xếp như thế nào đây? Ví như lại do bế quan cho nên 

mời  mọc  thí  chủ  đến  [dự lễ]  khóa  cửa quan phòng,  một  cổng lại  khóa 

nhiều lần, bọn cướp ắt cho là hòa thượng đang bế quan này có tiền, ắt sẽ 

nẩy sanh ý niệm bất lương. Các ổ khóa ở cánh cổng quan phòng chính là 

căn cứ để chuốc họa đấy! 

Ông đã thiếu học vấn, chỉ nên chí thành khẩn thiết, sáng chiều tụng 

niệm. Ngoài ra, lập ra mấy thời niệm kinh  (tùy theo khả năng của chính mình). 

Đối với việc niệm Phật, có thể chiếu theo thời mà niệm cũng được. Nếu 

không, suốt ngày thừa dịp thuận tiện [mà niệm], chẳng luận đi - đứng - 

ngồi - nằm  (hễ nằm thì nên niệm thầm, chớ nên niệm ra tiếng).  Nói chung, lấy 

niệm Phật làm chánh. Nhưng cần phải sanh lòng tin, phát nguyện, cầu 

sanh  Tây  Phương,  vạn  phần  chớ  nên  cầu  phước  báo  đời  sau.  Nếu  cầu 

phước báo đời sau thì chính là phá giới trái pháp, vì pháp môn niệm Phật 

chính là pháp môn dạy người cầu sanh Tây Phương. Ông đã niệm Phật, 

chẳng cầu sanh Tây Phương, lại muốn cầu đời sau, tức là chẳng tuân lời 

Phật dạy. Đấy là pháp Phật dạy người như thế, phải nhất định tuân theo, 

ông chẳng chịu tuân theo, nên gọi là “phá giới, trái pháp”. Nếu đời này 

còn có tu trì, đời sau chắc chắn có phước thế gian để hưởng. Hễ hưởng 

phước, chắc chắn phải tạo ác nghiệp  (nay cõi đời loạn lạc đến như thế, quá 

 nửa là do những kẻ đời trước tu si phước ươm thành).  Đã tạo ác nghiệp thì khổ 

báo về sau chẳng nỡ nói ra. Quang nói như vậy, nghe theo hay không tùy 

73

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

ông. Sau này đừng gởi thư đến nữa vì Quang già rồi, chẳng thể thù tiếp 

được! 

32. Trả lời thư cư sĩ Ninh Đức Hằng và Ninh Đức Phục  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931. Hai người này đều là em trai ông Đức Tấn) 



Thế đạo nhân tâm hiện thời bại hoại đến cùng cực. Phàm đạo đức, 

nhân nghĩa, hiếu, từ, liêm khiết, tiết nghĩa do thánh hiền truyền thuật đều 

bị vứt bỏ. Phàm những chuyện xưa kia chẳng nỡ thấy nghe, chẳng chịu 

nhắc đến, [bây giờ] đều cực lực đề xướng, mong sao nhất trí tiến hành. 

Những nơi chốn hay nhà trường để cho nam nữ tự do luyến ái, lõa thể 

ôm nhau khiêu vũ chẳng biết nổi con số! Trong trường đại học vẽ hình 

lõa thể để mong mỹ thuật tiến bộ. Mỹ thuật cố nhiên tiến bộ, nhưng hoàn 

toàn  chẳng  lo  nhân  đạo  thụt  lùi,  súc  sanh  đạo  tiến  bộ  ư?  Các  con  đều 

đang độ tuổi thiếu niên, phải biết tốt - xấu, chớ trúng phải độc khí của 

những  thứ  tà  thuyết  diệt  luân  diệt  lý  ấy,  thì  sau  này  còn  có  thể  tự  lập 

trong vòng trời đất, không hổ thẹn. Nếu không, dẫu tài cao học rộng, đối 

với mình, đối với người nào có ích chi? 

Các  con  phải  biết  nhân  quả  báo  ứng  trọn  không  sai  xẩy.  Tuy  nhất 

thời chưa thể thấy được, nhưng sau mấy chục năm, chắc chắc không gì 

chẳng thấy! Huống chi chết đi, đời sau và những đời kế tiếp phàm phu 

có biết được hay chăng? Ngày nay thế đạo bại hoại là vì Nho gia phần 

nhiều chẳng tin nhân quả báo ứng và sanh tử luân hồi. Những nhà Lý 

Học ấy trộm lấy ý nghĩa trọng yếu trong kinh Phật để hoằng dương Nho 

tông, ngược ngạo coi đạo phổ độ chúng sanh của đức Phật là mê hoặc 

ngu xuẩn bọn phàm tục ngu ngốc, chê bai, bài bác đến nỗi hễ là nhà Nho 

thì chẳng chịu dùng nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi để khuyên dạy, 

mọi  người  đều  cho  là  [nhân  quả,  luân  hồi]  dường  như  có,  dường  như 

không. Vì vậy, thế đạo ngày càng tệ bạc! Những kẻ trọn đủ khí khái đội 

trời đạp đất chẳng bị xoay chuyển bởi thói phàm tục thì chẳng được mấy 

người. Một cơn gió Âu vừa thổi tới, hùa nhau theo gió biến đổi tận gốc 

càng  dữ  dội  hơn.  Bởi  vậy,  thế  đạo  ngày  nay,  tình  người  như  nước,  lễ 

pháp như đê; bỏ cái đê lễ pháp đi há ngăn được lòng ham muốn của con 

người hoành hành? 

Lòng ham muốn của con người đã tung hoành thì sẽ ra sức trừ bỏ lễ 

pháp. Do vậy, [lòng ham muốn dữ dội của con người] cảm vời nước lũ 

dâng khắp nơi, đê đập trên sông ngòi nơi nơi bị vỡ, biết bao nhân dân bị 

74

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chết chìm. Những kẻ chưa chết thì không áo, cơm, chỗ ở, than lạnh, rên 

đói, chẳng nỡ thấy nghe! Dẫu có bậc chuộng điều thiện ra sức quyên góp, 

nhưng vì người đông, khoản đóng góp ít, khó thể giúp trọn khắp được! 

Nhưng  càng  phải  nên  quyên  góp  nhiều  hơn  để  tu  bổ  đê  đập  trên  sông 

ngòi. Nếu không tu bổ thì từ nhỏ sẽ thành lớn, nước tràn dâng khắp cùng. 

Nếu tu bổ thì thật sự không có được tài lực ấy. Huống chi giặc cướp bạo 

tàn, Nam - Bắc thù nghịch, nước ngoài ngang ngược lấn hiếp. Người dân 

trong lúc này thật có thể nói là đáng thương xót quá, nhưng không biết 

kêu gào vào đâu! 

Hai đứa tụi con tuổi còn trẻ, hãy nên tận lực vâng giữ nếp đạo đức cũ. 

Tám chữ  “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”  chính là quy củ, mực 

thước để làm người. Nếu ai chẳng tận sức nơi tám chữ ấy chính là đã 

mất  đi  tám  chữ.  Tám  chữ  đã  mất  thì  là  loài  cầm  thú  đội  mũ  mặc  áo! 

Người tuổi còn trẻ thì cái khó chế ngự nhất là tình dục. Thế đạo hiện thời 

chuyên lấy việc hướng dẫn khêu gợi dâm dục làm mục đích. Các con tuy 

có âm đức của tổ tiên, chẳng đến nỗi sa đà lắm, nhưng cần phải dè dặt tự 

giữ  gìn  mới  hòng  chẳng  thẹn  với  cha  ông.  Nếu  chẳng  dốc  sức  tạo  lập 

phẩm hạnh, bị dâm dục khống chế, sau này quyết định chẳng có thành 

tựu,  hoặc  đến  nỗi  đoản  mạng  mà  chết.  Nay  ta  gởi  cho  các  con  hai  bộ 

Lịch  Sử  Thống  Kỷ  –  đây  là  những  chuyện  nhân  quả  báo  ứng  rõ  ràng 

trích từ hai mươi bốn bộ sử ra, hai cuốn Gia Ngôn Lục – đây chính là 

đạo trọng yếu để học Phật, là quy củ thường hằng để tu thân, hãy nên 

đọc kỹ! 

Câu  “nam-mô A Di Đà Phật”  như đã nói chính là diệu pháp để tiêu 

nghiệp chướng, chuyển phàm thành thánh, nếu có thể thường niệm thì 

tâm địa tự nhiên mở mang, thông suốt, tri kiến tự trở về chánh lý, học 

hành, làm việc đều có lợi ích lớn. Huống nay đang lúc thế đạo hoạn nạn, 

niệm Phật sẽ có thể gặp dữ hóa lành, gặp nạn thành chuyện may, lợi ích 

chẳng thể nói trọn hết, các con hãy nên hành theo Gia Ngôn Lục. Đọc 

Thọ Khang Bảo Giám,  Thanh Niên Bảo Thân v.v… thì chẳng đến nỗi 

buông  lung  theo  tình  dục  hoặc  thủ  dâm.  Thiếu  niên  hiện  thời  quá  nửa 

mắc chứng thủ dâm. Đấy thật sự là một con dao thật sắc giết hại cái thân 

vậy, hãy nên đau đáu răn dè. 

Anh các con là Đức Tấn mong mỏi các con sẽ do Phật pháp mà giữ 

vẹn  hạnh  nhà  Nho,  đã  sớm  xin  Quang  viết  thư  khuyên  lơn  các  con. 

Quang sợ các con bị nhiễm theo trào lưu thời thượng, trái nghịch Phật 

pháp, uổng phí tâm ta, vô ích cho các con, nên không viết thư ngay. Nay 

75

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

các con đã biết tấm lòng sâu đậm của anh mình, gởi thư xin dạy dỗ, nên 

ta chỉ nói những điều khẩn yếu. Những điều khác hãy tự mình chịu tận 

lực thực hiện, lâu ngày sẽ chẳng khó gì mà dần dần biết được! Phải biết 

con người và trời đất cùng xưng là Tam Tài. Trời đất cao dầy ai có thể 

biết được; con người với tấm thân sáu thước sao lại có thể cùng trời cao 

đất  dầy  khôn  lường  cùng  xưng  [là  Tam  Tài]  cho  được?  Ấy  là  vì  con 

người có thể kế tục bậc thánh đời xưa, mở lối cho hàng hậu học đời sau, 

dự  phần  vào  cuộc  sanh  thành,  dưỡng  dục  của  trời  đất  vậy.  Con  người 

không thể giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng 

thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành thì đã mất cái danh 

nghĩa con người, huống hồ kẻ chuyên ôm lòng mưu mẹo, dối trá, ỷ mạnh 

nuốt yếu ư? Người như thế còn thua kém sài lang, hổ, báo, rắn độc, rết 

dữ nữa, còn có thể gọi là người được ư? 

Thường nghĩ đến lời ta đừng quên thì sẽ dần dần tự có thể dự vào 

bậc thánh, hưởng được phước nhân từ, sống thọ. Cuốn sách Chánh Tín 

Lục chuyên vì những Nho sĩ câu nệ mà viết ra, nay cũng gởi đến, mong 

hãy đọc kỹ. Chịu tin sâu, tận lực làm thì sẽ chẳng thẹn với trời đất quỷ 

thần, làm người hoàn toàn trong thế gian. Công danh phú quý vốn chẳng 

mong  mà trời thường vì người lành, chắc cũng chẳng đến nỗi trắc trở, 

khốn khó. Các con hãy khéo suy nghĩ thì chẳng uổng cuộc đời này, uổng 

dịp gặp gỡ này! 

33. Thư trả lời cư sĩ Phan Trọng Thanh  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 

Năm ngoái Huệ Viên đến đây nói ông tu trì không lười nhác,  tôi

mừng vui, an ủi vô cùng. Nay nhận được thư, biết Hồ Nam có lắm người 

vốn sẵn túc căn; tiếc là thiếu người đề xướng, nên quá nửa chẳng vào 

được cửa của đức Phật ta. Thân người khó được, Phật pháp khó nghe, 

đáng than thở khôn cùng! Ngô Thiệu Di trước kia không tin Phật pháp, 

do  đọc  những  sách  như  Nhân  Sanh  Chỉ  Tân52 v.v…  bèn  trái  trần  hiệp 

giác, sanh lòng tin phát nguyện, tận lực tu Tịnh nghiệp. Nếu chẳng phải 

đã trồng thiện căn từ trước, sao đạt được như vậy? Ông ta đã muốn quy y, 

tôi sẽ đặt pháp danh cho ông ta, bảo ông đối trước Phật, tự thệ quy y là 

52 Nhân Sanh Chỉ Tân là một tác phẩm do ông Nhiếp Vân Đài biên soạn, bao gồm những 

hướng dẫn về thái độ, quan niệm sống cũng như những nguyên tắc đại cương để sống trọn 

vẹn luân thường, trọn hết bổn phận. 

76

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

được rồi, cần gì phải từ đất Tương sang đất Ngô53, bôn ba mấy ngàn dặm 

để mong gặp mặt Quang một phen? Văn Sao, Gia Ngôn Lục, ông ta đã 

từng đọc rồi, dẫu gặp mặt, há có diệu pháp bí mật “miệng truyền, tâm 

trao” nào ngoài Văn Sao nữa ư? Nếu thật sự có pháp “miệng truyền, tâm 

trao” thì chính là ma vương, ngoại đạo. Tránh xa kẻ ấy còn không xuể, 

há nên tự khinh tự nhục để gặp gỡ ma vương ngoại đạo đó ư? Huống hồ 

thời cuộc hiện nay, nguy ngập vô cùng, há nên đi xa? 

Chỉ mong ông ta có thể giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt 

lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, 

đề xướng nhân quả báo ứng, lục đạo luân hồi, ngõ hầu những kẻ phóng 

túng không kiêng nể sẽ biết báo ứng thiện ác như bóng theo hình: Hoặc 

đời này làm thiện hay làm ác sẽ hưởng phước mắc họa ngay trong đời 

này, hoặc đời này làm thiện tạo ác, đời sau mới chịu thiện báo hay ác 

báo.  Hoặc  ba  đời,  năm  đời,  mười  đời,  trăm  đời,  ngàn  vạn  ức  đời  mới 

chịu quả báo ấy! Lý Học vay mượn những nghĩa uyên áo của Phật pháp 

để hoằng dương đạo Nho, sợ người đời sau đều theo vào cửa Phật, liền 

bài bác xằng bậy, bảo nhân quả ba đời và lục đạo luân hồi do đức Phật 

đã nói đều là lời lẽ dối trá lừa gạt thế tục ngu độn, nào thật sự có cái gọi 

là luân hồi ư? Do hình chất đã hư diệt, thần hồn cũng phiêu tán, còn ai 

để chịu khổ, còn ai để luân hồi nữa ư? Từ đấy, quân tử lười tự tu, tiểu 

nhân dám  tạo  nghiệp!  Do  Nghiêu hay  Kiệt  đều  cùng chết sạch,  cần  gì 

phải suốt ngày miệt mài gắng sức tu trì để cầu cái tiếng xuông sau khi 

chết  đi?  Do  vậy,  nhà  Nho  phần  nhiều  đều  coi  nhân  quả  luân  hồi  là 

chuyện  hoang  đường,  quái  đản.  Dẫu  có  người  biết  là  thật  sự  có,  cũng 

chẳng dám đề xướng, sợ người khác chê là tục nho, trái nghịch bậc tiên 

triết! 

Lại hoặc là có người có chút thành đạt đáng dự vào Văn Miếu, nếu 

đề xướng chuyện ấy thì chuyện được dự vào Văn Miếu sẽ trở thành tuyệt 

vọng. Do vậy, mọi người nếu chẳng cực lực bài bác thì cũng trọn chẳng 

nhắc đến. Cho đến gần đây, gió Âu dần dần thổi sang Đông, ngả rạp theo 

gió, biến đổi tận gốc càng thêm dữ dội, chỉ sợ con người khác với cầm 

thú, chỉ sợ con người lỡ có kẻ hiểu biết luân thường, đạo lý! Xét đến cội 

nguồn hiện tượng ấy quả thật bắt nguồn từ học thuyết “bài xích nhân quả 

ba đời, lục đạo luân hồi” của bọn Lý Học. Họ mong mỏi dùng chuyện 

53 Tương là tên riêng của tỉnh Hồ Nam, do sông Tương nằm trong cương vực tỉnh này nên 

Hồ Nam còn gọi là đất Tương. Ngô là vùng Giang Tô, do đất này thuộc lãnh thổ nước Đông 

Ngô thời Tam Quốc nên còn gọi là Ngô. 

77

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

“tận hết tình nghĩa, tận hết bổn phận, chánh tâm thành ý” để làm căn cứ 

hòng giáo hóa dân chúng, tạo thành phong tục, nhưng đã hoàn toàn phế 

bỏ rồi lại còn hủy báng, chê trách [nhân quả, luân hồi] là phương tiện 

khiến cho hết thảy mọi người chẳng thể không trọn hết tình nghĩa, bổn 

phận, chánh tâm thành ý! Ví như sông cái Trường Giang, do có đê đập 

nên chẳng ngập lụt. Tánh tình con người như nước, sự lý nhân quả ba 

đời luân hồi lục đạo cũng giống như đê. Sông cái Trường Giang mà bỏ 

đê đập đi, chắc chắn sẽ ngập lụt. Tánh tình con người nếu không có nhân 

quả  luân  hồi  mà  vẫn  còn  dùng  lễ  để  tự  ràng  buộc  thì  trong  ngàn  vạn 

người,  khó  được  một  hai  kẻ!  Trừ  bậc  thượng  trí  ấy  ra,  ai  chẳng  nghĩ 

buông lung tình ý là vui? Do vậy, hiện tại muốn cho thiên hạ, quốc gia 

tốt đẹp mà không đề xướng nhân quả luân hồi sẽ chẳng được! Điều này 

không phải là chuyện sức chúng ta không thể làm được, trong gia đình 

hãy nên cực lực đề xướng, ngõ hầu dần dần được lưu truyền rộng rãi, 

cũng như ngừa cho con cái khỏi bị những tư tưởng cuồng vọng dụ dỗ, 

mê hoặc, mong hưởng thụ hết thảy phước tự do. 

Nghĩa lý  “thật sự vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu trì 

 danh  hiệu  Phật,  dùng  đấy  để  tự  hành  lại  còn  dạy  người”   đã  ghi  chép 

tường tận trong Văn Sao, ở đây không viết chi tiết. Nay đặt pháp danh 

cho  Ngô  Thiệu  Di là  Huệ  Di,  ngụ ý:  Dùng  Phật  pháp  để  tự  hành,  dạy 

người. Đặt pháp danh cho Bành Đức Tôn là Huệ Tôn, ngụ ý: Dùng pháp 

môn Tịnh Độ để khiến cho dù mình hay người đều cùng siêu phàm nhập 

thánh. Đặt pháp danh cho La Viễn Chú là Huệ Chú, ngụ ý: Dùng mưa 

pháp cam lộ “một đời thành Phật” để thấm nhuần khắp hết thảy thiện căn 

của mình lẫn người. Sợ rằng những sách [Lịch Sử Cảm Ứng] Thống Kỷ 

loại mới, Chánh Tín Lục mới được in gần đây ba vị ấy chưa được xem, 

nên nay tôi gởi bốn bộ Thống Kỷ, ông tự giữ một bộ, những bộ khác gởi 

cho ba người ấy. Chánh Tín Lục hơn mười cuốn, hãy ước lượng mà gởi. 

Sách này phá được những kiến giải lệch lạc, câu nệ của họ mạnh nhất. Ở 

chỗ ông nếu có sao chép [thư này] thì nên bảo [người chép]  sao [toàn 

văn] cho Thiệu Di, hai người kia chỉ sao chép những điều thông thường, 

chỉ  sao  lục  lại  [ý  nghĩa]  của  pháp  danh  và  gởi  sách  mà  thôi.  Sự  nguy 

hiểm  hiện  thời  giống  như  trứng  chồng,  bất  luận  là  ai  đều  nên  chí  tâm 

niệm  “nam-mô A Di Đà Phật”  và  “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”  để 

làm  kế  dự  phòng.  Nếu  có  thể  khẩn  thiết  chí  thành  ắt  sẽ  có  cảm  ứng 

chẳng thể nghĩ bàn vậy! 

78

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

34. Thư gởi cư sĩ Tạ Dục Hoài  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Hôm qua nhận được thư ông Phan Trọng Thanh nói ông và mẹ cùng 

em gái đều muốn quy y. Đã phát tâm quy y thì hãy nên sốt sắng niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Lại  do  mẹ  ông  tuổi  cao,  hãy  nên  tích  cực 

khuyên cụ buông xuống hết thảy, nhất tâm niệm Phật. Như tới lúc lâm 

chung, chớ nên làm theo cách làm của thế tục. Nên đọc kỹ Sức Chung 

Tân Lương hòng khỏi đến nỗi làm hỏng đại sự vãng sanh của cụ. Ông và 

cô em gái cũng nên lấy chuyện vãng sanh Tây Phương làm trọng, đừng 

chỉ cầu phước lạc hiện đời và phước báo đời sau! Nay đặt pháp danh cho 

mẹ ông là Huệ Kính, đã Kính lại thêm  Huệ thì có thể mau đoạn được 

phàm tình. Phàm tình chẳng dấy thì chánh niệm rỡ ràng, chắc chắn có 

thể vãng sanh Tây Phương! Đặt pháp danh cho ông là Huệ Tịnh, nghĩa là 

dùng Huệ để tưới tắm thì ý niệm trần tục tiêu diệt, chánh niệm thanh tịnh. 

Đặt pháp danh cho em gái ông là Huệ Hinh, ngụ ý: Tâm giữ chánh niệm, 

thơm sạch, vi diệu như hoa sen. Nên đọc kỹ Gia Ngôn Lục thì phương 

pháp tu trì và giáo huấn con cái cùng đạo lý “giữ vẹn luân thường, trọn 

hết bổn phận” sẽ tự hiểu rõ. 

Sách Sức Chung Tân Lương nói về lợi ích của việc trợ niệm khi lâm 

chung. Lời tựa cho Đạt Sanh Thiên54 nêu rõ chuyện niệm Quán Thế Âm 

khi  sanh  nở.  Do  hai  chuyện  sanh  và  tử  là  chuyện  lớn  nhất  trong  đời 

người, nhưng nỗi khổ sanh nở quả thật là nỗi khổ lớn nhất của nữ nhân. 

Trước kia, Quang chẳng nói đến chuyện này, sau này do biết chuyện khó 

sanh rất đáng thương, nên đề xướng rộng rãi  (Lúc sanh nở phải niệm ra tiếng. 

 Nếu niệm thầm trong tâm, chẳng những sức yếu khó thể cảm thông mà còn sợ rằng 

 có  thể  vì  gắng  sức  mà  đến  nỗi  bị  tổn  thương).   Phàm  những  ai  tuân  theo  mà 

niệm thì không một ai chẳng được an nhiên sanh nở. Nguyện các vị dạy 

hàng nữ nhân thường ngày niệm Phật sẽ tự không bị nỗi khổ ấy. Dẫu là 

người chẳng niệm, nhưng lúc đang sanh nở chịu niệm thì cũng liền thấy 

hiệu nghiệm lạ lùng. Lúc ấy chỉ nên chí thành, chớ đừng vì lõa lồ bất 

tịnh mà ngại ngần, cũng chớ nên nghi bị tội mà chẳng dám niệm thì cả 

mẹ lẫn con đều hưởng lợi ích không gì lớn hơn! 

54 Đạt Sanh Thiên là một thiên sách nói về cách đoạn dục để dưỡng thai do cư sĩ Cức Trai 

biên  soạn,  xin  xem  chi  tiết  trong  “Lời  tựa  tái  bản  hai  thiên  sách  Đạt  Sanh  và  Phước  Ấu” 

được đánh số 37 trong phần Tự của Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ. 

79

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

35. Thư gởi cư sĩ Quách Vũ Tam  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



[Ngôi vị] Thành Hoàng55 chính là do người thông minh chánh trực 

trong cõi đời đảm nhiệm. Luận theo Phật pháp thì họ vẫn thuộc trong số 

những kẻ bị đọa lạc, nhưng nhìn theo thế tục, họ đã rất phi thường rồi. 

Ông buồn vì [nghĩ Thành Hoàng] chẳng được kể tên vào tế điển56 là điều 

bất hạnh ư? Hết thảy thánh hiền đạo đức đều bị gã cuồng kia phế bỏ, lẽ 

nào thánh hiền đều trở thành kẻ khốn cùng không nơi nương tựa hay sao? 

Cha ông bẩm tánh rất thật thà, e rằng vẫn chưa hiểu sâu xa nguyên do 

của pháp Niệm Phật. Nếu biết sâu xa, ắt sẽ chẳng đến nỗi có chuyện trở 

thành Thành Hoàng! Nếu cụ là Thành Hoàng thì há lẽ nào vì bị kẻ cuồng 

trong  đời  phế  bỏ  mà  do  đó  không  có  chức  vị,  trách  nhiệm  của  Thành 

Hoàng nữa hay sao? Thành Hoàng có lớn, có nhỏ, giống như các quan 

địa  phương ở tỉnh, phủ, huyện.  Do  họ hưởng  huyết  thực57,  nắm  quyền 

thưởng phạt, nên người biết Phật pháp quyết chẳng chịu làm. Nếu huệ 

lực sâu thì còn có thể tiến tu, nếu huệ lực cạn thì chẳng phải là điều tốt 

lành cho lắm vì phàm phu trọn đủ Hoặc nghiệp, do tâm sân khuể nặng nề 

nên chẳng thể gọi là chuyện tốt đẹp được! 

Nếu ông có thể chí tâm niệm Phật hồi hướng cho cha khiến cho cụ 

chưa nhận chức Thành Hoàng liền sanh về Tây Phương, còn nếu đã nhận 

chức Thành Hoàng thì khi mãn chức sẽ vãng sanh, đấy mới là thờ cha 

mẹ đến mức rốt ráo. Phải biết vãng sanh Tây Phương còn vượt trỗi chư 

thiên cõi trời Phi Phi Tưởng58 bao nhiêu lần chẳng thể tính được, huống 

55 Theo nghĩa gốc, Thành Hoàng là một vị thần có nhiệm vụ bảo vệ một thành trì. Về sau, 

được hiểu là một vị thần chưởng quản cõi Âm lẫn cõi Dương của một vùng. Dưới vị thần 

này có nhiều viên công sai chuyên ghi chép những chuyện thiện - ác, họa - phước của người 

dân địa phương để trình tấu thiên đình. Thành Hoàng có nguồn gốc từ thần Thủy Dung thời 

cổ. Thoạt đầu Thành Hoàng chỉ được thờ trên một nền đất đắp, sau phát triển thành miếu thờ 

tráng lệ, trang nghiêm. Phong tục thờ Thành Hoàng thạnh hành nhất ở Hoa Lục, Đài Loan và 

Tân Gia Ba. 

56 Tế điển: Sách ghi tên các vị thần được triều đình công nhận và quy định cúng tế hằng năm. 

57 Huyết thực: Theo lệ xưa, các vị thần thường được cúng bằng heo bò làm thịt để nguyên 

con chưa nấu nướng. Hiểu theo nghĩa rộng, do thần thánh thường được cúng tế bằng động 

vật nên gọi là “hưởng của huyết thực”. 

58  Phi  Phi  Tưởng  Thiên,  gọi  đầy  đủ  là  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  Xứ  Thiên  (Naiva-

samjñānāsamjñāyatan), đôi  khi  còn  dịch là  Vô Tư Tưởng  Diệc  Vô Tư Tưởng Thiên,  Hữu 

Tưởng Vô Tưởng Trí Thiên, hay Phi Hữu Tưởng Phi Vô Tưởng Xứ Thiên, là tầng trời cao 

nhất trong Vô Sắc Giới. Tên tầng trời này được gọi theo môn Thiền Định của chư thiên trong 

tầng trời ấy. Định tâm của họ cực kỳ vi diệu, không còn có thô tưởng nữa nên gọi là Phi 

80

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

gì là Thành Hoàng? Hễ vãng sanh bèn siêu phàm nhập thánh, còn Thành 

Hoàng chỉ là một chức vụ nắm quyền thưởng phạt trong quỷ thần đạo 

mà thôi, vẫn ở trong Dục Giới! Chức vụ đã mãn thì hoặc là được thăng 

chức, hoặc sanh lên trời, hoặc sanh vào nhân gian, đều tùy theo nghiệp 

lực mà thọ các thứ quả báo cao hay thấp vậy! 

36. Thư trả lời cư sĩ Trần Phụng Ngô  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Đời người khổ nhất là từ thuở bé không gặp được thầy lành bạn tốt, 

đến  nỗi  mặc  tình  buông  lung,  gây  các  ác  nghiệp,  như  câu  nói:   “Duy

 thánh võng niệm tác cuồng dã” , có nghĩa là: Tâm tánh về bản thể có thể 

làm bậc thánh, nhưng do không tu tỉnh, nên trở thành cuồng ngu! Nay 

ông  đã  biết  năm  mươi  sáu  năm  qua,  ba  nghiệp  thân  -  miệng  -  ý  đều 

chẳng thanh tịnh, nhưng ý nghiệp nặng nề hơn cả. Ấy là vì ý nghiệp làm 

chủ, do ý nghiệp dấy lên cái niệm thiện hay ác nên thân - miệng bèn nói 

những lời thiện - ác và làm những chuyện thiện - ác. Nay đã biết hổ biết 

thẹn, muốn quy y Phật pháp để làm căn cứ cho tiền đồ tu trì thì cố nhiên 

phải nên tích cực giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, 

giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, sanh lòng 

tin, phát nguyện niệm danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới sẽ bèn có thể siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. 

Có câu:  “Duy  cuồng  khắc  niệm  tác  thánh  dã”   (Cuồng  mà  chế  ngự 

được ý niệm bèn thành thánh). Thành cuồng hay thành thánh chỉ do đánh 

mất ý niệm hay chế ngự được ý niệm mà thôi. Từ nay trở đi, hãy nên đau 

đáu tự gìn giữ, phàm ý niệm bất hảo vừa dấy lên liền sanh lòng hổ thẹn 

lớn  lao,  hệt như  lõa lồ trước bao  người  đông đúc, hổ  thẹn  muốn chết! 

Lâu ngày như thế thì ý niệm xấu sẽ tự nhiên chẳng dấy. Ý nghiệp được 

tịnh  thì  thân  -  miệng  cũng  tịnh  theo.  Ba  nghiệp  thanh  tịnh  niệm  danh 

hiệu Phật, công đức ấy càng rộng lớn chẳng thể diễn tả được! Nhưng ba 

nghiệp chưa tịnh thì càng phải hết sức chí thành niệm Phật để cầu được 

thanh  tịnh.  Chớ nên hiểu lầm,  cho  rằng ba  nghiệp  chẳng tịnh thì  niệm 

Phật không có công đức chi cả! Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Tịnh, 

ngụ ý: Dùng niệm Phật để đối trị ba nghiệp thân - miệng - ý cho được 

thanh tịnh, để mong nghiệp chướng hiện đời tiêu diệt, phước huệ tăng 

Tưởng, nhưng vẫn còn những Tưởng vi tế, nên gọi là Phi Phi Tưởng. Do tầng trời này cao 

nhất trong Tam Giới nên đôi khi còn gọi là Đảnh Thiên. 

81

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

trưởng, lâm chung cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương hòng khôi 

phục  Chân  Như  Phật  Tánh  sẵn  có!  Đã  hành  như  thế  rồi  lại  càng  phải 

dùng điều này khuyên dạy hết thảy, trong là quyến thuộc, ngoài là bạn 

bè.  Công  đức  khuyên  người  khác  sẽ  thành  tựu  đạo  nghiệp  cho  chính 

mình. Ông hãy nên gắng lên nhé! 

37. Thư gởi cư sĩ Trần Ngạn Thanh  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Gần đây chắc là thân thể ông đã lành mạnh lắm rồi. Tuổi ông đã già 

suy, con cháu thật đông, hãy nên đem chuyện nhà, chuyện tiệm giao cho 

lũ  con trông  nom,  còn  chính  mình  làm  một  người  nhàn  tản chẳng bận 

tâm một việc gì, ngày đêm trong tâm thanh tịnh niệm  “nam-mô A Di Đà 

 Phật”  và  “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”,  chắc chắn sẽ được thân tâm 

an lạc trong hiện tại, lâm chung vãng sanh Tây Phương. Chuyện nữ sắc 

còn gây trở ngại cho tuổi thanh niên, huống chi tuổi đã già suy? Ông đã 

quy y Phật pháp, muốn siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, hãy nên 

đoạn  ái  dục!  Bất  luận  vợ  già  hay  hầu  non  đều  coi  như  bạn  đạo,  trọn 

chẳng  nghĩ  như  vợ  chồng,  dạy  họ  hằng  ngày  bầu  bạn  niệm  Phật  cùng 

ông thì ông chính là vị thầy hướng dẫn của bọn họ, mà họ cũng là bạn 

hữu ích cho ông. Đôi bên giúp đỡ nhau, lợi ích rất lớn. Tương lai cùng 

sanh về Tây Phương, cùng thân cận A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí, 

Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát. Lại còn cùng chứng Chân Như Diệu 

Tánh, cùng phổ độ các chúng sanh trong thế giới, may mắn nào bằng! 

Lại nữa, nếu như khí lực suy yếu, hãy nên bảo vợ cả, vợ lẽ, và con, 

dâu,  cháu,  hễ  rảnh  rỗi  bèn  chia  ban  bầu  bạn  niệm  Phật  với  ông.  Mỗi 

người niệm một giờ, cũng chẳng nhọc nhằn đâu! Ông niệm theo được thì 

niệm  theo.  Nếu  không,  nghe  tiếng  họ  niệm.  Chẳng  những  ông  được 

hưởng điều lợi ích ấy mà khắp cả bọn họ cũng được tiêu trừ tai chướng, 

tăng trưởng phước thọ. Huống chi hiện tại đang nhằm tình thế hoạn nạn, 

nếu dùng pháp này khiến cho bọn họ ai nấy đều hành hiếu thuận để gieo 

căn lành lớn, thì đó mới là đạo lý yêu thương con cháu và quyến thuộc 

chân thật. Đấy là thân ông tuy bệnh nhưng thật ra lại hướng dẫn cho cả 

nhà không bệnh, yên vui! Những lời này chính là lời chí lý, chí tình. Nếu 

chẳng tin tưởng, xin hãy sốt sắng làm thử xem, sẽ tự biết là lời chân thật 

vậy! 

82

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

38. Thư trả lời cư sĩ Vương Thận Trai  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Chồng bà Triệu Lãnh Cô bỏ vợ mê gái làng chơi, luận theo tình cảm 

thế gian thì số mạng Lãnh Cô mỏng manh, bất hạnh; còn luận theo Phật 

pháp thì thật là may mắn lớn! Nếu chồng chẳng ruồng rẫy thì tình ái vợ 

chồng,  con  cái  ràng  buộc,  suốt  ngày  bận  bịu,  càng  khó  niệm  Phật  cầu 

sanh Tây Phương. Nay do chồng bỏ mà được chuyên tâm niệm Phật, để 

đến lúc lâm chung được Phật tiếp dẫn liền liễu sanh thoát tử, siêu phàm 

nhập  thánh.  Lợi  ích  ấy  hoàn  toàn  do  bị  chồng  bỏ,  hãy  răn  nhắc  bà  ta 

đừng sanh lòng oán hận, mà hãy nên sanh lòng cảm kích. Lại nên đem 

công đức niệm Phật của chính mình hồi hướng cho chồng, khiến cho ông 

ta mau thoát khỏi nẻo mê, mau tìm lối giác. Có lòng dạ như vậy thì hai 

lòng yêu - ghét đều chẳng thể sanh, niệm Phật càng được hiệu quả lớn 

lao. 



Nay đặt pháp danh cho bà ta là Huệ Băng, ngụ ý nên giữ tấm lòng 

như băng thanh khiết, trọn không bị trần lụy. Hãy nên đem những pháp 

luyện đan vận khí trước kia hoàn toàn vứt bỏ đi hết, nhất tâm niệm Phật, 

cầu sanh Tây Phương thì chẳng uổng đời này và dịp gặp gỡ này. Đối với 

pháp Niệm Phật, nếu bà ta đọc được sách thì nên bảo xem Gia Ngôn Lục 

và những sách dễ hiểu, gần gũi. Nếu không, hãy giảng đại lược cho bà ta. 

Hiện tại, vận nước nguy ngập, thiên tai, nhân họa liên tiếp giáng xuống; 

hãy nên khiến cho hết thảy mọi người cùng niệm Phật hiệu và niệm danh 

hiệu Quán Thế Âm để làm kế dự phòng. 

39. Thư trả lời cư sĩ Hùng Huệ Dực  

 (năm Dân Quốc 20 -1931)  

Sách Lễ Ký chép:  “Nghĩ nhân tất ư kỳ luân”  (Nếu là con người ắt 

phải trọn luân thường), huống gì là bậc thánh nhân Trung Quốc tái lai ư? 

Kiểu ăn nói ấy sau này chớ nên sử dụng nữa! Hễ dùng đến thì đôi bên 

đều bị lỗi, ông phải cẩn thận! 

Cha mẹ ông tuổi đã cao, đúng là lúc nên mềm mỏng khuyên họ ăn 

chay niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Đã biết đến pháp môn này, nỡ 

nào để cha mẹ ta chẳng được hưởng lợi ích hay sao? Hãy nên làm cho 

anh em trai, chị em gái, thê thiếp, con cái, họ hàng, bạn bè và hết thảy 

83

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

những  người  quen  biết  cùng  tu  Tịnh  nghiệp.  Đem  công  đức  ấy  hồi 

hướng cho cha mẹ ông, chắc chắn họ có thể cao đăng chín phẩm. 

Ông muốn quy y, nhưng ở chỗ ký tên, tuyệt chẳng thấy một chữ nào 

nhún mình! Chiếu theo lý, quyết chẳng thể chấp nhận, bởi chấp thuận sẽ 

tạo thành cái tội mạn pháp (khinh thường pháp) cho cả đôi bên. Phải biết: 

Quy y giống như bái sư trong thế gian. Thế gian bái sư há chỉ nói  “cẩn 

 khải”   (kính  xin)  là  xong  ư?  Xưa  kia,  Thanh  Thế  Tổ  gởi  thư  cho  môn 

nhân của Ngọc Lâm Quốc Sư là Lữu Khê [Hành] Sâm59 còn ghi:  “Pháp

 đệ Hành Si (tức pháp danh của Thế Tổ) hòa-nam”.  Ông ta là hoàng đế gởi 

thư  cho  đồng  môn  mà  còn  như  thế  đấy!  Ông  muốn  quy  y  mà  chỉ  nói 

 “cẩn khải”  với vị thầy mà ông tính quy y thì thất lễ đến cùng cực! Đi 

đường hỏi lối còn phải chắp tay, hoặc vái chào, huống chi muốn nhờ vào 

[chuyện quy y] này để liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, mà chỉ 

 “cẩn khải”  rồi thôi, há có được ư? Người thật sự tin tưởng Phật pháp 

thấy hết thảy các vị Tăng còn kính lễ, huống gì đối với vị thầy quy y ban 

đầu ư? Nếu đích thân [đến] quy y, phải dập đầu mấy chục lượt, quỳ hơn 

một tiếng đồng hồ. Dẫu nói dễ dãi, không thăng tòa60 thì cũng phải dập 

đầu mười mấy lượt. 

Nhưng  xem  thư  ông  lời  lẽ  khá  kiền  thành,  nên  bỏ  qua,  nhưng  vẫn 

phải nói rõ cho ông, chứ không phải mong được ông cung kính, mà là 

muốn cho ông biết Phật pháp tôn quý, ngõ hầu ông tự được lợi ích thật 

sự. [Tượng] đức Phật bằng đất nặn, gỗ khắc, nếu cung kính như đức Phật 

59 Hành Sâm (1614-1677) là cao tăng thuộc tông Lâm Tế, sống vào cuối đời Minh, đầu đời 

Thanh, người huyện Bác La (Quảng Đông), hiệu là Lữu Khê, biệt hiệu là Từ Ông. Mẹ ngài 

sắp đến ngày sanh, nằm mộng thấy ánh sáng trắng chiếu vào bụng, tỉnh dậy bèn sanh ra ngài. 

Sư dáng mạo hùng vĩ, tuấn tú. Năm bảy tuổi, bị bệnh, đang nằm dựa vào gối, chợt nghe tiếng 

trống liền nhận biết túc căn bèn quyết chí xuất gia với ngài Tông Bảo, rồi tham học với ngài 

Tuyết Kiểu  Viên Tín  của  tông  Vân  Môn.  Sau  ngài  yết  kiến  Phổ  Tế  Năng  Nhân  Quốc  Sư 

Ngọc Lâm Thông Tú, được thấu hiểu tâm yếu. Ngài Ngọc Lâm thường sai Sư thay mặt mình 

thuyết pháp, tiếp dẫn hải chúng. Quốc sư còn phó chúc truyền thừa pháp hệ. Năm Thuận Trị 

mười bảy (1660), ngài Ngọc Lâm vâng thánh chỉ vào kinh, Sư theo hầu, rất được vua Thuận 

Trị coi trọng, thậm chí xưng tụng Sư là Đại Thông Phật. Vua nhiều lần toan hạ chiếu phong 

tước hiệu, nhưng Sư đều tìm cách khéo léo từ chối. Sau khi từ núi Ngũ Đài trở về, xin vua 

cho phép được ẩn cư tại Long Khê Am ở Hàng Châu, tỉnh Chiết Giang. Vua bèn hạ chiếu 

biến Long Khê thành Viên Chiếu Tự, ân sủng rất hậu. Năm Khang Hy 16 (1677), Sư thị tịch 

tại chùa Hoa Nghiêm thuộc Ngô Sơn, thọ 64 tuổi. Năm Ung Chánh 11 (1733), hoàng đế lại 

sắc phong cho Sư thụy hiệu Minh Đạo Chánh Giác Thiền Sư. Những câu nói của sư được 

thâu thập vào Ngự Tuyển Ngữ Lục quyển thứ 11. Quyển này về sau được lưu hành riêng 

trong cõi đời với tên gọi Lữu Khê Sâm Thiền Sư Ngữ Lục. 

60 “Thăng tòa” ở đây có nghĩa là vị pháp sư truyền giới lên tòa, trước hết dạy người muốn 

quy y sám hối, phát nguyện quy y Tam Bảo, đảnh lễ cầu giới, phát nguyện thọ giới. 

84

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thật thì liền có thể siêu phàm nhập thánh. Nếu coi là đất - gỗ y như cũ thì 

tội ấy chẳng kham nói được! Muốn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp, 

nên hướng đến sự cung kính mà cầu. Ông có thể hành theo đây thì lợi 

ích ấy chỉ có đức Phật biết được. Nay đặt cho ông pháp danh là Huệ Dực, 

nghĩa  là  vốn  sẵn  Phật  Tánh,  nhưng  không  có  Huệ  sẽ  không  sao  biết 

được61. Nếu thường dùng trí huệ để giúp sức thì sẽ dần dần đoạn được 

phiền não, dần dần hiển hiện được Phật Tánh. Nhưng muốn đoạn, muốn 

hiển, chỉ có một pháp Niệm Phật là thẳng chóng nhất. Nên đọc kỹ Gia 

Ngôn Lục, Văn Sao v.v… thì sẽ tự biết được cách tu trì. 

Phải biết: Muốn học Phật thì trước hết phải bắt đầu từ giữ vẹn luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều ác, vâng làm các điều thiện. Nếu việc làm, tâm tư trái nghịch với 

Phật, dẫu suốt ngày niệm Phật, lợi ích rất nhỏ! Như gieo hạt lúa tốt nơi 

đất cát mặn, khó trúng mùa lớn. Nhưng thường niệm Phật sẽ trọn chẳng 

có nuối tiếc gì. Cõi đời hiện thời nguy hiểm tột bực, nếu chí tâm thường 

niệm Phật hiệu và niệm kèm thánh hiệu Quán Âm, thảy đều gặp dữ hóa 

lành, gặp nạn thành may. Chịu lắng lòng đọc Văn Sao v.v… thì cũng có 

thể hiểu đạo tu trì một cách đầy đủ vậy! 

40. Thư trả lời cư sĩ Châu Nam Phố  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Chú Đại Bi nếu khẩn thiết, chí thành niệm sẽ có cảm ứng chẳng thể 

lường được!  Nếu hướng đến  người học Mật  Tông để cầu  cách đọc thì 

cũng chẳng phải là không được, nhưng người học Mật Tông phần nhiều 

chẳng chú trọng niệm Phật cầu sanh Tây Phương, chỉ sợ bị họ đoạt mất 

chí hướng vãng sanh trong đời này, để mong “được thành Phật ngay nơi 

thân này”. Thành Phật ngay nơi thân này, nói dễ dàng sao! Nếu cho là 

điều  ấy  [bản  thân  ông]  chắc  chắn  thật  sự  làm  được,  sợ  rằng  còn  chưa 

thành Phật mà đã thành ma trước rồi. Những kẻ đem phàm lạm thánh, 

bộp chộp, lầm lạc, khoe khoang rỗng tuếch, phần nhiều phạm phải căn 

bệnh này, chẳng thể không biết! Bế quan tu hành tuy tốt, nhưng tại gia 

cố nhiên nên tùy duyên tùy phận, tự hành dạy người là hợp với căn cơ 

nhất, cần gì coi trọng bế quan? Nếu vướng bận gia đình mà  cứ cưỡng 

muốn bế quan, sẽ đâm ra trở thành chướng ngại. 

61 Dực (翼) có nghĩa là giúp đỡ. 

85

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nếu nói “ban sẵn thứ quý báu, bí mật” [tức là] chẳng biết pháp môn 

Tịnh Độ trọn chẳng có gì là bí mật! Nếu có bí mật “truyền miệng, trao 

[ngầm] bằng tâm”  (“cạn lòng thành, tận lòng kính” chính là bí pháp vô thượng 

 để học Phật, hãy nên nói với mọi người! Chẳng nỗ lực nơi pháp này chính là bỏ gốc 

 theo ngọn vậy)  liền  thành  tà  ma,  ngoại  đạo,  chẳng  phải  là  con  Phật.  Mật 

Tông  thì  có  bí  truyền,  nhưng  chẳng  thẳng,  chóng,  ổn  thỏa,  thích  đáng 

bằng Tịnh Độ! Ông chớ lấy những lời lẽ lớn lối “thành Phật ngay nơi 

thân  này”  làm  điều  tự  mong,  mà  phải  cậy  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp 

vãng sanh. Nếu muốn thành Phật ngay nơi thân này, sợ rằng Phật chẳng 

thể  thành,  mà  cũng  chẳng  được  vãng sanh,  đôi đằng  đều thành không, 

đáng lo lắm! 

Trâu  Hoa  Lệ,  Hoa  Tùng  đã  dốc  sức  tu  Tịnh  nghiệp,  đấy  là  đã  có 

thiện căn Tịnh Độ từ trước. Nay đặt pháp danh cho hai người ấy: Hoa Lệ 

pháp danh là Huệ Vinh, Hoa Tùng pháp danh là Huệ Trinh. Trí huệ sáng 

rạng thì có thể tự lợi, lợi tha, trí huệ kiên trinh thì chắc là chẳng đến nỗi 

bị những tư tưởng khác lạ dời động. Người thông minh trong thế gian 

phần nhiều chẳng tự lượng, coi pháp môn Tịnh Độ là lười nhác, muốn 

nương theo các pháp  môn thâm diệu cậy vào tự lực hòng được lợi ích 

lớn lao, rốt cuộc chỉ biết giáo nghĩa, chưa thể tâm đắc! Dẫu có tâm đắc, 

cũng  chẳng  thể  thực  hiện  trọn  khắp.  Bỏ  dễ  cầu  khó,  biến  khéo  thành 

vụng,  người  thông  minh  mười  kẻ  hết  chín  phạm  phải  tâm  bệnh  này! 

Chẳng bị xoay  chuyển  bởi những thứ  tri  kiến  ấy,  lại  còn  giữ  vẹn luân 

thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, không làm các 

điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  chính  là  đệ  tử  thật  sự  của  đức  Phật, 

chắc chắn có thể liễu sanh thoát tử trong đời này. Xin đem lời này đưa 

cho họ xem. 

41. Thư trả lời cư sĩ Lý Tự Sơ  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Ông đã thọ giới, đã có Văn Sao, Gia Ngôn Lục, hãy nương theo đó 

tu trì mới hòng khỏi phụ bạc cuộc đời này, cần gì phải hỏi đạo nơi minh 

sư chi nữa? Phải biết: Phật pháp ví như biển cả, ai có thể một bước đạp 

đến tận đáy, một miệng hút sạch được? Chỉ nương theo Tín - Nguyện - 

Hạnh trong pháp môn Niệm Phật thì chắc chắn sẽ có thể cậy vào Phật từ 

lực,  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Hễ  được  vãng  sanh  thì  đã  được  liễu  sanh 

thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Pháp này chính là vô thượng đại pháp để 

86

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

đức Như Lai phổ độ hết thảy dù phàm hay thánh. Nếu chẳng chuyên tu 

pháp này mà muốn liễu sanh tử bằng các pháp môn như Thiền, hay Giáo, 

hay  Mật, hay  Luật, đừng nói là đời này  chẳng  được liễu thoát,  thật sợ 

rằng ngàn đời vạn kiếp vẫn khó liễu thoát! Do các pháp môn ấy đều phải 

đoạn hết sạch phiền não thì mới có phần được liễu sanh tử. 

Ông nói “gởi thư qua lại hòng được chỉ dạy rõ ràng con đường chánh 

cho hết thảy chuyện tu hành” thì Văn Sao, Gia Ngôn Lục há chẳng phải 

đã chỉ ra con đường rồi ư? Chỉ cần nương theo đó mà tu là được rồi, cần 

gì phải dùng thư từ để chỉ đi dạy lại nữa? Các sách như Văn Sao v.v… 

ông còn chẳng y theo, làm sao có thể dùng thư từ để hỏi lại, nói lại được? 

Hóa ra ông chỉ chịu nương theo lời nói ít ỏi nhất! Nếu ông y theo Văn 

Sao tu hành, đảm bảo vãng sanh Tây Phương ngay trong đời này! Nếu 

ngoài pháp này ra mà muốn đạt được lợi ích liễu sanh thoát tử thật sự, dù 

có mơ cũng mơ chẳng được! Ông chịu tuân theo lời tôi tức là chẳng khác 

gì quy y, cũng không cần phải đặt pháp danh mới là quy y vậy. Phàm 

nêu tên người trên, do chẳng dám gọi thẳng [tên họ người ta ra] nên mới 

nói  là  “thượng  X…  hạ  Y…”.  Ông  tự  xưng  pháp  danh  mà  cũng  nói  là 

“thượng  Thường  hạ  Lạc”  thì  thành  ra  ăn  nói  nhảm  nhí,  tự  cao  tự  đại, 

không thể không biết [điều này]! Quang đã già rồi, chẳng thể thường trả 

lời thư ông, chớ thường gởi thư đến nữa! Nếu muốn đọc kinh sách, nên 

thỉnh nơi Hoằng Hóa Xã. 

42. Thư gởi cư sĩ La Thế Phương  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Giữa tháng Tám, đại sư Liễu Nguyện từ Phước Châu đến, nói cư sĩ 

là con em nhà giàu có, tuổi chớm đôi mươi, chẳng bận lòng về thanh sắc, 

của cải, khá thích Phật pháp, tiếc chưa gặp được bậc tri thức chân thật, 

xin tôi gởi thư cũng như gởi cho ông tất cả những sách quan trọng đã 

được lưu thông, ngõ hầu ông hiểu được đường nẻo, Quang bằng lòng. 

Rồi nghĩ người ta chưa từng viết thư cho mình, mình gởi thư ngay cho 

người  ta,  chắc  họ  sẽ  nghĩ  mình  tính  dựa  dẫm  nên  chưa  gởi.  Gần  đây, 

thầy ấy từ Thượng Hải đến nói ông cho thầy ấy biết: Quang chưa gởi thư 

cho ông, lại còn xin Quang gởi thư. Do vậy, chẳng thể không viết thư 

cho ông. Người quy y ở Phước Châu có ba bốn chục vị, Quang tuyệt đối 

chẳng vô cớ gởi thư cho họ, cũng chẳng quyên mộ họ làm công đức. Chỉ 

87

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

có La Khanh Đoan nhiều lần thỉnh sách, là có gởi thư qua lại. Ngoài ra, 

đều chỉ là [do họ] xin quy y, Quang bèn gởi thư trả lời dặn dò mà thôi. 

Con người đức hạnh sung mãn, lập được sự nghiệp, đầu mối là do 

lúc thiếu niên có lập  được  chí hay  không?  Ông sanh trưởng  trong nhà 

giàu có, nên hết lòng bỏ sạch tập khí phú quý thì mới có phần học đạo 

liễu sanh tử. Nếu không, thanh, sắc, của cải, bạn bè ăn nhậu, tà vạy thừa 

cơ  chen  vào.  Tuy  mong  thành  thánh,  thành  hiền,  học  Phật,  học  Tổ, 

nhưng chẳng thể được! Muốn học Phật pháp, trước hết phải tận hết chức 

trách, bổn phận của chính mình. [Nếu] không thể giữ vẹn luân thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng làm các điều lành, dù có học Phật pháp cũng khó được lợi ích lớn 

lao, bởi tâm địa chưa được lương thiện vậy! Nếu làm được [những điều] 

như vừa nói trên đây thì gọi là “thiện nhân”. Như nền tảng kiên cố, lầu 

cao  vạn  trượng  mặc  lòng  xây  cất,  chắc  chắn  chẳng  bị  sụp  đổ.  Chúng 

sanh đời Mạt căn cơ kém hèn, toan dùng tự lực để ngộ hiểu tâm tánh, 

đoạn sạch  Phiền  Hoặc,  hòng  liễu  sanh  tử,  ngàn người  chưa  được  một! 

Hãy nên y theo pháp môn Tịnh Độ, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương,  cậy  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Đấy  là  pháp  môn 

 “vạn người tu, vạn người đến”  thẳng chóng, ổn thỏa, thích đáng nhất! 

Trước  hết,  phải  thấu  hiểu  được  nguồn  cội  của  pháp  môn  này,  tâm 

hiểu cho rõ ràng. Nếu thừa sức, sẽ lại nghiên cứu hết thảy kinh luận, các 

pháp môn đều có thể giúp cho pháp môn này. Nếu chưa hiểu rõ nguyên 

do của pháp môn này, lại tùy ý nghiên cứu các kinh luận khác và thân 

cận tri thức các tông để làm bậc đại thông gia và gieo thiện căn cho đời 

vị  lai  thì  quả  thật  là  có  như  thế,  nhưng  muốn  liễu  sanh  thoát  tử  ngay 

trong đời này, sợ rằng có mộng cũng mộng chẳng được! Quang một mực 

nói thẳng, lòng dạ thẳng tuột, mong sao có ích cho người, cũng chẳng sợ 

người khác nói tôi vô tri vô thức, chỉ biết niệm Phật! Vì thế, với kẻ hữu 

duyên  đều  bảo  họ  như  vậy.  Tuy  không  quen  biết  ông,  nhưng  do  thầy 

Liễu Nguyện đôi ba lượt cầu xin, nên cũng nói với ông [như vậy]. 

Nay  tôi  bảo  Hoằng  Hóa  Xã  gởi  cho  ông  những  sách  đã  lưu  thông 

mỗi thứ một bộ. Ông bằng lòng xem thì giữ lại để tự xem. Nếu không, 

đưa cho người có học vấn biết cung kính xem thì cũng rất tốt, chẳng ép 

ông phải xem! Nếu muốn thỉnh để tặng cho người khác thì cũng có thể 

tự thỉnh từ Hoằng Hóa Xã. Những sách do Hoằng Hóa Xã đã thỉnh từ 

bên ngoài, chỉ tính tiền giấy và tiền công thợ in, hết thảy chi phí khác 

đều chẳng tính vào đó. Nếu không biết, hãy hỏi Khanh Đoan sẽ tự biết rõ. 

88

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Gần đây tai họa khôn lường, nếu có thể chí tâm niệm Phật và niệm Quán 

Âm, chắc chắc sẽ có thể gặp dữ hóa lành. Mong ông đem những lời này 

nói với hết thảy mọi người thì lợi ích lớn lắm! 

43. Thư trả lời cư sĩ Quách Giới Mai (hai lá thư)  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



1) Nhận được thư và bộ Vụ Bổn Tùng Đàm62 biết các hạ có lòng với 

thế  đạo  nhân  tâm,  khôn  ngăn  mừng  rỡ,  an  ủi.  Nói  đến  những  chuyện 

ngoa truyền trong cõi tục, nói chung là do thiện căn cạn mỏng, ác nghiệp 

sâu nặng mà ra. Người cõi tục trong làng quê vô tri, chỉ muốn chết đi 

chẳng chịu tội, có tiền xài, đến nỗi có kẻ tục Tăng không hiểu giáo lý, 

ngụy tạo kinh Thọ Sanh khớp với điều họ ưa chuộng, thành ra những kẻ 

vốn sẵn lòng hèn kém tham tiền và chỉ cầu tự lợi, bèn chẳng tiếc nhiều 

tiền bạc để trả nợ tiền Thọ Sanh! Lại còn gởi kho để mong chết đi được 

thọ dụng, chẳng biết thọ sanh tùy thuộc nghiệp thiện hay ác, há có thể 

nhờ tiền để chuộc mạng nơi các quan ở âm tào ư? Lúc còn sống chịu tu 

thiện thì chết đi sẽ tự được thọ dụng. Nếu chẳng tu thiện, dẫu con cháu 

vì người [đã mất] ấy đốt y phục, tiền tài, cũng chẳng thọ dụng được, sẽ 

bị kẻ mạnh bạo có sức mạnh cướp đoạt mất. Đây là nói về người bình 

thường chẳng biết niệm Phật. 

Nếu là người niệm Phật, lúc sống nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương, lâm chung sẽ tự được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương, liễu 

sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, sao chẳng cầu sanh Tây Phương, 

chỉ  mong  chết  đi  làm  quỷ  vậy?  Đúng  là  chẳng  biết  tự  trọng,  toan  tính 

làm chuyện thấp kém, muốn vĩnh viễn ở trong biển khổ sanh tử, chẳng 

muốn thoát lìa, sao mà ngu cùng cực đến như thế? 

Lại nữa, hàng nữ nhân thường nghi sanh sản là có tội, hàng Tăng sĩ 

kém cỏi, vô tri bèn ngụy tạo Huyết Bồn Kinh, Huyết Bồn Sám. Nữ nhân 

nghe vậy, mừng rỡ quá đỗi, ai nấy đều muốn niệm Huyết Bồn Kinh, lạy 

Huyết Bồn Sám, phá huyết hồ. Đúng là lấy trò đùa của trẻ con để làm 

căn cứ diệt tội, thoát khổ, đáng than quá đỗi! Cái tội của nữ nhân là [ở 

chỗ] phạm lỗi “chẳng hiếu với cha mẹ và bố mẹ chồng, chẳng kính trọng 

62 Vụ  Bổn  Tùng  Đàm  là  một  cuốn  sách  do  ông  Quách  Giới  Mai  biên  soạn  với  nội  dung 

khuyến cáo những người làm cha mẹ chú trọng vun bồi đức hạnh, luân thường của chính bản 

thân  rồi  áp  dụng  vào  việc  giáo  dục  con  cái,  cũng  như  những  điều  cần  tránh  để  tạo  thành 

những thói xấu cho trẻ. 

89

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chồng, chẳng đối xử nhân hậu với tôi tớ, chẳng dùng thiện đạo để dạy 

con, và chẳng tắm rửa đúng lúc”. Nếu do chí thành, cung kính niệm Phật 

để mong tiêu diệt nghiệp xưa, tẩy lòng, rửa ý, chẳng tạo tội khiên về sau 

nữa,  do  Sa  Bà  dấy  động  lắm  tội  khiên  bèn  quyết  chí  vãng  sanh  Tây 

Phương, đấy mới là chánh lý. Sao chẳng sám hối tội lỗi trong tự tâm mà 

chuyên dựa vào ngụy kinh để sám diệt tội lỗi vậy? 

Đã  tin  Phật  là  bậc  cứu  độ,  sao  chẳng  niệm  kinh  Đại  Thừa  do  đức 

Phật đã nói như Kim Cang Kinh, Di Đà Kinh, Tâm Kinh, Đại Bi Chú, 

Vãng Sanh Chú và Pháp Hoa Kinh, Lăng Nghiêm Kinh v.v… để mong 

diệt tội tăng phước? Diệm Khẩu63 là pháp trọng yếu để cứu vớt cô hồn, 

lại ngược ngạo chẳng tin, xúm nhau phá huyết hồ, phá địa ngục, coi đó 

là những  “Phật sự” không thể không làm!  Chính  mình  chẳng  được  lợi 

ích chân thật, đâm ra làm cho kẻ hiểu lý thế gian nhưng không biết Phật 

pháp tưởng đó chính là Phật pháp. Do đó, nẩy sanh đủ mọi lời lẽ báng 

pháp  bừa  bãi,  còn  tự  cho  là  đúng.  Những  kẻ  mù  quáng  đâm  ra  tuân 

phụng  [những  ý  kiến  sai  lạc  ấy],  coi  như  khuôn  thước.  Như  trong  Cổ 

Văn, qua bài văn “viết sau cuốn Hành Hiếu Truyện của Lưu Vũ Trù” của 

Lưu Bá Ôn64, đủ thấy kẻ ngụy tạo Huyết Bồn Kinh tội lớn ngập trời! 

63 Đây là một khoa nghi thí thực cho cô hồn ngạ quỷ dựa theo lời dạy trong kinh Cứu Bạt 

Diệm Khẩu Ngạ Quỷ Đà La Ni Kinh. Theo kinh đó, ngài A Nan nhập định trong rừng, thấy 

một ngạ quỷ mặt bốc lửa bừng bừng, hình hài khô kháo, đầu tóc rối bù, bụng to như trống, 

họng  bé  như  kim,  nên  có  tên  là  Diệm  Khẩu.  Quỷ  cho  biết  kiếp  trước  keo  kiệt,  tham  lam 

không biết chán đủ nên bị đọa vào loài ngạ quỷ. Quỷ cũng báo trước A Nan sau ba ngày nữa 

sẽ chết, đọa làm ngạ quỷ. A Nan kinh sợ vội chạy đến cầu cứu đức Phật. Nhân đó, Phật dạy 

cách thí thực, vận tâm từ bi, quán tưởng và chú lực để thí khắp hằng hà sa số ngạ quỷ và chư 

tiên, công đức vô lượng, tăng trưởng thọ mạng, thoát báo ngạ quỷ. Nguyên tắc chủ yếu là 

dùng đồ chứa sạch sẽ, đựng nước ăn, chút ít thức ăn dùng tay phải đè lên trên, tụng chú bảy 

biến,  xưng  danh  hiệu  thất  Phật  (Đa  Bảo,  Diệu  Sắc  Thân  v.v…)  rồi  rải  khắp  bốn  phương, 

khảy ngón tay bảy lần. Đem món ăn ấy đổ xuống chỗ đất sạch để ngạ quỷ hưởng dụng. Về 

sau, khoa nghi nguyên thủy được biên soạn dựa theo Du Già Tập Yếu Cứu A Nan Đà La Ni 

Diệm  Khẩu  Nghi  Quỹ  Kinh  (do  ngài  Bất  Không  dịch)  đã  chịu  ảnh  hưởng  nhiều  của  Mật 

Tông Tây Tạng nên trở thành dần dần quá phức tạp, rườm rà. Vì thế, để thuận tiện cho việc 

hành trì, cao tăng các đời đều lưu tâm chỉnh lý. Hiện thời, khoa nghi Diệm Khẩu phổ biến 

nhất là bản Thiên Cơ Diệm Khẩu (tức Tu Tập Du Già Tập Yếu Thí Thực Đàn Nghi do ngài 

Thiên Cơ đời Minh tu chỉnh các khoa nghi Diệm Khẩu sẵn có từ trước). Bản Thiên Cơ lưu 

hành hiện thời đã được tổ Liên Trì tu chỉnh tạo thành Tu Thiết Du Già Tập Yếu Thí Thực 

Đàn  Nghi  (nhưng  vẫn  quen  gọi  là  Thiên  Cơ  Diệm  Khẩu).  Kế  đến  là  bản  Hoa  Sơn  Diệm 

Khẩu do ngài Đức Cơ núi Bảo Hoa tu chỉnh bản của ngài Liên Trì một lần nữa, đặt tên là Du 

Già Diệm Khẩu Thí Thực Tập Yếu. 

64 Lưu  Bá  Ôn (1311-1375), tên  thật  là  Lưu  Cơ, tự là Bá  Ôn, thụy  hiệu  Văn Thành,  người 

Nam Điền, huyện Văn Thành, Ôn Châu, là một nhà quân sự và chính trị gia lỗi lạc đồng thời 

là một thi nhân nổi tiếng cuối đời Nguyên, đầu đời Minh. Ông rất giỏi về binh pháp và sách 

90

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Đối với người niệm Phật, khi lâm chung mọi người đồng thanh niệm 

Phật, khiến cho [người ấy] chánh niệm rỡ ràng, liền được theo Phật vãng 

sanh. Cần gì phải đối trước thần Thổ Địa dâng cơm ba ngày để mong họ 

đối xử nương tay [với người chết], chẳng trị tội khắc nghiệt? Đúng là trở 

thành kẻ si vậy! Như người đã được Đại Tổng Thống tuyển dụng, người 

ta có còn phải hướng về cảnh sát cầu xin rộng lòng hậu đãi hay chăng, há 

chẳng phải là lời lẽ tức cười đó ư? Chúng sanh nghiệp nặng chướng sâu, 

phàm là pháp do Phật, Bồ Tát, thiện tri thức đã nói thì phần nhiều chẳng 

tín phụng, còn những pháp do tà ma ngoại đạo nói thì lại như ruồi bâu 

theo hơi thối, [xúm xít] như kiến bu, chim đậu ùa nhau hùa theo. Xét đến 

kết quả, nếu được phước báo nhân thiên nhỏ nhoi đã là muôn vàn may 

mắn rồi! Phần nhiều coi tà đạo là Phật pháp, chê Phật pháp là tà đạo, dẫu 

trong đời này chẳng vướng phép nước thì chết đi sẽ vĩnh viễn đọa trong 

địa ngục, vạn người chẳng sót một ai, chẳng đáng buồn ư? Nguyện các 

hạ lớn tiếng kêu gào để họ được tỉnh giấc mộng. 

2) Giở sách xem qua loa, chưa thể đọc kỹ, [đã thấy] trong ấy cũng có 

lắm chỗ lầm lẫn, còn những điều khác tôi chưa để ý đến. Nơi trang hai 

mươi hai, trong dòng ba và dòng bốn ở cuối trang, viết chữ Tình (情) của 

từ  ngữ  “tình  trạng”  thành  Hình  (形) là  đã  bỏ  gốc  chạy  theo  ngọn  vậy! 

“Tình” là tâm thức, còn “trạng” là hình tướng. Đây có lẽ là vì không nhớ 

rõ mà ra. Lại nữa, trong trang ấy và trang kế đó, chữ Hồi (迴) trong luân

hồi (輪迴) phần nhiều bị viết [sai] thành Huýnh (迥)65  (ở đây là do người sắp 

 chữ  không  chú  ý,  người  giảo  chánh  cũng  không  duyệt  kỹ),  nên  giảo  chánh  lại, 

sửa cho đúng thì in lần sau mới có lợi ích hơn. 

Hơn nữa, phàm là trong văn Bạch Thoại, hễ dẫn kinh Phật hay sách 

Nho, trước hết nên trích nguyên văn, rồi mới dùng từ ngữ Bạch Thoại để 

diễn giải thì có căn cứ rõ ràng, người đọc dễ lãnh hội. Nếu dùng ngay 

văn  Bạch  Thoại  để  nói  tuy  vẫn  có  lợi,  nhưng  người  ta  khó  lòng  chấp 

lược, phù tá Châu Nguyên Chương sáng lập cơ nghiệp nhà Minh. Ông được hậu thế xưng 

tụng “tài trí vượt hẳn Gia Cát Lượng!” Châu Nguyên Chương từng khen ngợi: “Ông là Tử 

Phòng  (Trương  Lương)  của  ta”.  Do  ông  quá  tài  giỏi,  trong  dân  gian  đã  lưu  truyền  nhiều 

truyền thuyết tô vẽ Lưu Cơ như một bậc đạo sĩ tu chứng trên thông thiên văn, dưới đạt địa lý, 

thấu hiểu huyền cơ, có thể thấy trước vận mạng đất nước vài trăm năm! 

65 Tuy tự dạng khá giống nhau, nhưng hai chữ này ý nghĩa khác nhau rất xa. Hồi (迴) là quay

trở về, còn Huýnh (迥) là xa cách. Do đó, viết luân hồi (輪迴) thành luân huýnh (輪迥) vừa 

sai âm vừa sai nghĩa quá nhiều. 

91

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nhận. Do vậy, mới nói:  “Ngôn nhi vô văn, hành chi bất viễn”  66 (nói năng 

không có sắc thái văn chương thì không lan truyền được xa). Gần đây, 

Quang bị đủ mọi chuyện bận bịu, chẳng thể vì các hạ nhọc công dò theo 

từng hàng mực được67, nhưng cái tâm giảo chánh cố nhiên là ân cần thiết 

tha, vì thế trình bày đại lược một hai điều vậy! 

44. Thư trả lời cư sĩ Tề Dụng Tu  

 (năm Dân Quốc 20 -1931)  



Bài  văn  của  Phật  Quang  Xã  ý  nghĩa  dường  như  chấp  nhận  được, 

nhưng văn từ hơi vụng về, chưa trau chuốt, thầy Dịch68 và ông đều cho 

là hay, chắc là vì tình người yêu mến, dù văn không hay nhưng vẫn cho 

là hay đó chăng? Còn như nói đến chuyện quy y, rất sợ sau này ông sẽ 

hối hận, nên chẳng dám chấp thuận. Nay tôi lại nói: Chỉ đành đem lầm 

lạc đáp tạ lầm lạc, đến khi biết kỹ càng là lầm lạc thì chẳng ngại gì coi 

nhau như người đi đường, hoặc chống đối lại vị thầy đã từng theo đuổi 

cũng chẳng sao cả69! 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Mậu, nghĩa là dùng trí huệ để tự 

cố gắng, khích lệ người khác cố gắng, mong sao giữ vẹn luân thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng làm các điều thiện, sanh lòng tin phát nguyện, trì danh hiệu Phật, 

cầu sanh Tây Phương. Nếu thật sự làm được như thế thì chẳng cô phụ sự 

giáo hóa của đức Phật, chẳng phụ bạc tánh linh của chính mình, là bậc 

hướng đạo trong một làng, làm kim chỉ nam cho hàng hậu học, may mắn 

nào hơn! 

45. Thư gởi tiên sinh Thích Hữu Khanh  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  

66 Đây  là  một  câu  thành  ngữ  vốn  trích  từ  một  bài  hát  cổ  mang  tên  Giác  Điệu Khúc trong 

những ca từ do Yến Tạ soạn. Cả câu là  “ngôn nhi vô văn, hành chi bất viễn, nghĩa nhi vô lập, 

 cần tắc vô thành”  (nói năng không có sắc thái văn chương thì không lan truyền được xa, 

nghĩa không được lập, dù có siêng năng cũng chẳng thành công). Chúng tôi dịch câu này 

theo cách giải thích của Hán Điển Thành Ngữ. 

67 Ý nói: Dò theo từng dòng chữ để giảo chánh. 

68 Tức cư sĩ Giang Dịch Viên, ông Tề Dụng Tu là môn sinh của Giang Dịch Viên. 

69 Ở đây, Tổ đã thấy trước thầy trò Giang Dịch Viên về sau mê man cầu cơ, tin theo ngoại 

đạo, chống đối những lời dạy của Tổ. 

92

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Hôm  trước  Trần  Dự  Đường  gởi  thư  cho  biết  hai  cha  con  ông  đều 

muốn quy y, xin đặt pháp danh và dạy pháp tắc tu hành. Lại nói ông giỏi 

nghề  y  và  Địa  Lý70,  bẩm  tánh  nhân  hậu.  Con  gái  ông  giữ  lòng  trinh 

lương tu hành, nay con gái ông đã đón ông đến am cô ta tu hành. Ông đã 

bảy mươi, tháng ngày chẳng còn nhiều, hãy nên sốt sắng sanh lòng tin, 

phát nguyện, niệm thánh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương. Phàm những 

chuyện  lo  toan  trong  gia  đình  và  chuyện  của  con  cháu đều  nên  gác  ra 

ngoài. Giả sử ta ngoài sáu mươi liền chết thì không phải là con cháu ấy 

vẫn sống bình thường hay sao? Nay ta chỉ quan tâm niệm Phật để liễu 

sanh tử, bọn họ đã chẳng thể liễu sanh tử thay cho ta được, ta há có nên 

vì  họ  mà  làm  hỏng  đại  sự  của  ta  chăng?  Nếu  nghĩ  được  như  vậy,  tự 

nhiên sẽ có thể nhất tâm niệm Phật. Con gái ông là Mai Cúc, giữ lòng 

trinh tu hành, đón ông về am, đôi bên giúp đỡ nhau cùng tu Tịnh nghiệp 

ngõ hầu cùng sanh Tây Phương. 

Phải biết: Trong Phật pháp, pháp môn vô lượng, nhưng đều phải đạt 

đến “nghiệp tận, tình không” mới có thể liễu sanh thoát tử, khó cũng như 

lên trời. Hiện thời trên cả thế giới, sợ rằng cũng khó có mấy người làm 

được!  Nếu  chí  thành  khẩn  thiết  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương,  bất 

luận là ai đều chắc chắn được vãng sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử. 

Chỉ  có  kẻ  chẳng  sanh  lòng  tin,  chẳng  phát  nguyện  là  không  thể  vãng 

sanh! Nếu có lòng tin thật sự, nguyện thiết tha, không một ai chẳng được 

sanh! Một pháp này chính là hoàn toàn cậy vào Phật từ lực gia bị, tiếp 

dẫn vậy. Ví như ngồi chiếc tàu thủy to vượt biển, nhờ vào sức tàu, chứ 

không phải là bản lãnh của chính mình. Hai cha con ông nên thuận theo 

lời tôi thì chẳng uổng đời này và dịp gặp gỡ này. 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Đức  Khánh.  Ông  tên  là  Dư  Khánh 

(điều vui mừng có thừa), ấy chính là điều vui mừng trong thế gian. Nay 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương tức là lấy Phật đức để nương về, đấy là 

điều vui mừng mà ngoài đức Phật ra chẳng ai tuyên nói được. Mai Cúc 

có  pháp  danh  là  Đức  Tịnh,  nghĩa  là  dùng  ba  nghiệp  thân  -  miệng  -  ý 

thanh tịnh để niệm Phật, mong vãng sanh Tịnh Độ, vĩnh viễn lìa các nỗi 

khổ, chỉ hưởng các niềm vui. Ấn Quang Văn Sao, Gia Ngôn Lục, chắc là 

có người đã tặng cho ông, hãy nên đọc kỹ, y theo đó mà tu. Nếu không 

có, nên gởi thư sang Hoằng Hóa Xã của chùa Báo Quốc ở [góc đường] 

70 Địa Lý ở đây là thuật xem hướng mộ phần, chọn đất an táng để mong con cháu được vinh 

hiển, phú quý. 

93

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Hộ Long và Xuyên Tâm để thỉnh. Nay tôi gởi kèm theo một bản danh 

sách để ông tự xem, hoặc cho người khác xem. 

Lại nữa, bà họ Thích nhà họ Nguyễn71, chắc cũng là em gái ông, nay 

đặt pháp danh cho bà ta là Đức Chánh, nghĩa là quyết định niệm Phật 

cầu sanh Tây Phương, ấy là con đường chánh đại quang minh nhất để 

liễu sanh thoát tử, đừng nghe những tà tri tà kiến “luyện đan, vận khí, 

cầu trường sanh” và “trả nợ tiền Thọ Sanh, gởi kho, cầu làm quỷ” của kẻ 

thiếu  hiểu  biết  để  rồi  uổng  mất  công  phu,  đánh  mất  lợi  ích  thật  sự. 

Những lời vừa nói trên xin hãy bảo cho bà ta biết.  “Nhân sanh thất thập 

 cổ lai hy”72 (Người sống được bảy mươi tuổi xưa nay hiếm) chính là câu 

nói vào thời Đường từ hơn một ngàn năm trước. Người bảy mươi tuổi, 

đừng coi thường, hờ hững chuyện niệm Phật thì mới có thể quyết định 

được vãng sanh. 

46. Thư trả lời cư sĩ Tập Hoài Tân  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Ông đã biết lợi ích của việc niệm Phật thì từ rày hãy nên gắng công 

hơn để tự được nhất tâm. Nhưng một pháp niệm Phật chú trọng vào ba 

pháp Tín - Nguyện - Hạnh, chỉ biết niệm nhưng không sanh lòng tin và 

phát nguyện, dù có đắc nhất tâm cũng chưa chắc được vãng sanh. Nếu 

đầy  đủ  lòng tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  dẫu  chưa đạt  nhất  tâm  bất 

loạn, vẫn có thể cậy vào Phật từ lực để vãng sanh. Những người tu hành 

ngoài rìa phần nhiều cầu giác ngộ, cầu được các thứ cảnh giới, chẳng lấy 

chuyện quyết định cầu sanh làm chánh yếu, đấy gọi là “bỏ gốc chạy theo 

ngọn” vậy! Vì sao? Vì ngộ đến cùng cực, nhưng nếu chưa đoạn hết sạch 

Phiền Hoặc, vẫn là kẻ luân hồi trong lục đạo. Nếu được vãng sanh, so 

với chuyện ngộ đến mức cùng cực nhưng chưa đoạn Phiền Hoặc, lẽ cao - 

thấp khác biệt dường như trời với vực! Ông muốn sớm biết cái nhân mầu 

nhiệm thì cũng là cái tâm tốt lành, nhưng cũng là do chẳng hiểu sâu xa 

pháp môn Tịnh Độ, nên nói chuyện tu hành ngoài rìa. Ông hãy chết lòng 

trọn ý niệm đi, sẽ tự được lợi ích chân thật. Nhưng chính mình đã may 

71 Đây là cách gọi các phụ nữ đã có chồng khi xưa. Bà này họ Thích, về làm dâu họ Nguyễn 

nên được gọi là “Nguyễn môn Thích thị”. 

72 Đây là một câu thơ trích từ bài thơ Khúc Giang của Đỗ Phủ đời Đường.  “Tửu trái tầm 

 thường hành  hữu  xứ,  nhân  sanh thất thập cổ lai hy”   (nợ  nần  chè  rượu  thường luôn thấy, 

sống đến bảy mươi dễ kiếm đâu!) Về sau, câu thơ này trở thành một thứ ngạn ngữ phổ biến 

trong dân gian để nói về sự hiếm hoi của những người sống thọ trên bảy mươi. 

94

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mắn nghe được pháp này, nỡ nào chẳng làm cho cha mẹ, anh em trai, chị 

em gái, vợ con, bè bạn, và hết thảy mọi người đều cùng nghe, cùng tu, 

cùng được vãng sanh ư? 

Cư sĩ Giáp Tam, xưa có huệ căn, vừa nghe ông nói đến Tịnh Độ và 

đọc Văn Sao, An Sĩ Toàn Thư, liền có thể tin nhận phụng hành, nhưng 

vẫn  lấy  chuyện  chưa  gặp  được  Quang  làm  điều  tiếc  nuối.  Đấy  vẫn  là 

hiện  tượng  tin  đạo  nhưng  chưa  chuyên  dốc  vậy.  Pháp  môn  Tịnh  Độ 

chính là pháp môn vừa cực khó vừa cực dễ. Nói là khó thì [là do vì] bậc 

đại triệt đại ngộ thâm nhập kinh tạng còn chẳng tin được. Nói là dễ [là 

do vì] ngu phu, ngu phụ chí thành khẩn thiết niệm, liền có thể lúc lâm 

chung  hiện  tướng  lành,  vãng  sanh  Tây  Phương.  Những  vị  đại  triệt  đại 

ngộ, thông hiểu sâu xa kinh luận kia còn chẳng mong ngang vai bằng lứa 

với họ! Ấy là vì một đằng bỏ Phật lực, chuyên cậy vào tự lực; một đằng 

chuyên cậy vào Phật từ lực, lấy Phật lực dẫn phát tự lực. Do Phật lực, 

pháp lực, sức sẵn có trong tự tâm, ba pháp khế hợp, nên được siêu phàm 

nhập thánh, liễu sanh thoát tử. 

Pháp này quan trọng nhất là Tín - Nguyện. Có Tín - Nguyện sẽ chắc 

chắn chịu tích cực tu trì. Chịu tu trì liền được lợi ích vãng sanh. Chẳng 

giống như Thiền Tông, Mật Tông phải thường có thiện tri thức chỉ dạy. 

Nếu không, sợ rằng sẽ đi vào đường ma, ngay cả đức Phật cũng khó cứu! 

Nhưng hành  theo  lời  Quang  đã  nói,  chắc  chắn  chẳng bị nguy  hiểm  và 

chẳng lo không được lợi ích thật sự. Nếu [cư sĩ Giáp Tam] tuổi trẻ, nhà 

giàu, thời cuộc thái bình thì xuôi Nam cũng được. Đã vừa già vừa nghèo, 

lại nhằm lúc loạn lạc, cứ đi thì đâm ra có chướng ngại lớn cho sự tu trì, 

đấy chính là dấu vết thật sự của chuyện  “chẳng hành xử thuận theo địa 

 vị”  vậy! 

47. Thư trả lời cư sĩ Hồ Phụng Trần  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931. Ông này còn có tên là Sư Viễn)  



Người học Phật nên thấy xa trông rộng. Nếu chỉ biết chuyện thuộc 

phạm vi ba thước trước mắt thì không khỏi đường cùng nẻo tận. Nước ta 

suốt hai mươi năm tàn sát lẫn nhau, rốt cuộc ai là giặc, ai chẳng phải là 

giặc?  Giết người  ta, há người ta  mặc  kệ cho  ông giết  ư?  Hy  sinh  tánh 

mạng dân, quân đôi bên hòng giành cái danh xuông “vì nước, vì dân”! 

95

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Người khác đều như thế, ta cũng như vậy thì còn quý báu gì mà học Phật 

nữa cơ chứ? Nước ta tàn sát lẫn nhau, vẫn còn là [nhìn từ] mặt ngoài, 

chứ thật ra là tự chặt chân tay và đầu sọ của chính mình mà còn hiềm 

rằng chưa giúp cho được lẹ làng hơn nữa kia! Danh thì vang rền, kinh tai 

cõi tục, nhưng bản chất thì đau buốt tan nát lòng trời! Chớ nên hùa vào 

giúp cho chuyện náo nhiệt này! 

Còn như nói “thổ phỉ nhiều như lông, nếu chẳng trang bị [vũ khí], 

chẳng  thể  sống  yên  được”  thì  có  thể  bảo  người  trong  vùng  hợp  thành 

một đoàn tự vệ. Phàm những người tuổi trẻ mạnh dạn, đều dạy cho họ 

biết đây là chuyện nhằm phô trương oai thế để thổ phỉ nghe tiếng không 

dám đến. Nếu hăng máu giết thổ phỉ ắt sẽ kết thành mối thù sâu; sau này 

chúng nó ắt sẽ tàn sát thôn chúng ta, đào tung phần mộ tổ tiên mỗi nhà 

trong làng ta. Bất luận già -trẻ - trai - gái đều thường niệm Quan Thế Âm 

Bồ Tát để mong được ngầm che chở. Nếu mọi người biết tốt - xấu, chịu 

tuân  theo  biện  pháp  này  thì  đề  phòng  giặc  cướp  chính  là  tu  đạo,  công 

đức lợi ích há thể nghĩ bàn? Nếu mọi người đều dùng tâm sân, thủ đoạn 

độc ác hòng mong vui sướng một chốc thì dẫu muốn khóc cũng chẳng 

thể ứa lệ được! Quang có ý kiến như thế, chẳng biết cư sĩ nghĩ như thế 

nào? Sau này đừng gởi thư bàn bạc chuyện này, bởi người ngoài cuộc 

làm sao có thể bày kế hoạch cho người khác ý [với ta] cho được? 

 “Bất hiếu hữu tam, vô hậu vi đại”  (bất hiếu có ba điều, không có con 

nối  dõi  là  [điều  bất  hiếu]  lớn).  Đây  chính  là  nói  về  kẻ  chẳng  trọn  hết 

phận sự con người vậy. Nếu đã lấy vợ, nhưng không sanh nở được, cố 

nhiên chẳng phải là “không trọn hết phận sự con người”. Một vị cư sĩ ở 

quê tôi không con, cầu khấn nhiều cách đều chẳng thỏa nguyện, bèn cưới 

một người thiếp, nhưng thê thiếp bất hòa, nẩy sanh xích mích, vẫn không 

có con. Một người bạn bày kế, tính sang làng xa cưới một người thiếp 

nữa, chẳng rước về nhà, mỗi năm người ấy qua lại một đôi lượt để mong 

sanh con. Đem chuyện ấy thưa với Quang, Quang nghe xong khôn ngăn 

than thở cảm khái. Gần đây lòng người bại hoại đến cùng cực, trai gái tự 

do  luyến  ái  gần  như  trở  thành  công  khai.  Một  cô  gái  tuổi  nhỏ,  ở  một 

mình ngoài mấy trăm dặm, cô gái ấy chẳng sanh chuyện bên ngoài thì 

chính  là  bậc  đại  hiền,  sợ  rằng  trong  trăm  ngàn  người,  cũng  khó  được 

mấy kẻ! Huống chi cô gái ấy tự sống thành một nhà, lại cần phải thuê 

đầy tớ, phí tổn cũng khá. Nếu may mắn sanh được con thì kẻ ưa gièm 

pha ắt sẽ có kẻ nói xấu miệt thị là làm chuyện ám muội. Nếu chẳng may 

vẫn không sanh được con thì cô gái ấy suốt đời cô đơn quạnh quẽ, người 

chồng phải chu cấp suốt đời, đúng là tự gieo mình vào lao ngục, làm nô 

96

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

lệ cho cô gái ấy, chẳng đáng buồn ư? Kế hoạch ấy nói chung là vì cái 

danh mà bày ra, vì cho rằng không con là thiếu đức, có con thì người ta 

chẳng nói mình thiếu đức. Cái danh gây lụy cho con người đến nỗi như 

thế đấy! 

Ta chỉ trọn hết phận ta, hết thảy [những chuyện khác] không tính đến 

thì mới là  “biết vui theo mạng trời” . Số mạng vốn không có con thì phải 

tích đức mà cầu, cầu không được thì có gì tiếc nuối đâu? Nay [những kẻ] 

đả đảo giềng mối “cha - con, vợ - chồng” để tự do luyến ái, nam nữ lõa 

lồ ôm nhau khiêu vũ, chẳng phải là những đứa con do cha mẹ sanh ra 

hay sao? Không có những đứa con như thế thì tốt hơn! Anh em Quang 

ba  người,  Quang  bé  nhất,  hai  anh  đều  không  con,  dòng  họ  tuyệt  tự. 

Quang nghe xong, khôn ngăn mừng rỡ, an ủi, bởi sau này chẳng còn có 

con cháu tạo ác nghiệp làm nhục tổ tiên nữa! Chuyện như vậy, đâu phải 

chỉ riêng quê tôi mới có, có lẽ có người mang cảm giác đồng tình với 

quê tôi, cũng có thể giải bớt nỗi lo buồn vậy! Huống chi, người tu hành 

chẳng mong huyết mạch được tiếp tục. Bàng cư sĩ con trai chẳng lấy vợ, 

con  gái  chẳng  gả  chồng.  Ông  Bành  Nhị  Lâm  suốt  đời  hoằng  pháp  tu 

Tịnh  nghiệp,  vợ  sanh  được  hai  con  gái,  không  có  con  trai  cũng  chẳng 

cưới thiếp, cũng chẳng nuôi cháu nối dòng, do ông chí tại vãng sanh Tây 

Phương, chẳng muốn tiếp tục dâm dục hòng sanh con đẻ cháu. Chúng ta 

dù chẳng dám vói cao [muốn được như] Bàng cư sĩ, nhưng gương thơm 

của Bành Nhị Lâm chúng ta nên tự giữ. Cần gì phải lập ra kế hoạch cực 

nguy hiểm ấy để mong đạt cho được vậy? 

Nếu nói: “Ông nói như vậy, quá bất cận nhân tình, nỡ để phần mộ tổ 

tiên không người lễ bái, quét dọn, cúng tế ư?” thì thưa: “Do lấy thiếp mà 

bị người gièm pha là làm chuyện ám muội, sao bằng đến viện mồ côi, 

ẵm lấy một đứa bé mũm mĩm, trông có phước phận về làm con thì tốt 

đẹp đôi bề, không ai nuôi nó, ta nuôi làm con, tức là cứu mạng nó, nó 

cũng  có  thể  thay  thờ  phụng  tổ  tiên,  mà  cũng  làm  cho  tổ  tiên  của  nó 

chẳng đến nỗi đau lòng vì con cháu bị vùi lấp nơi khe rãnh vậy. Nghĩa 

cử ấy người ta cho là nuôi tò vò, nhưng nuôi tò vò có thẹn gì cơ chứ? 

48. Thư trả lời cư sĩ Bào Xung Sĩ 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Tai họa, bệnh tật trùng trùng, nói chung là do ác nghiệp đời trước sâu 

đậm, do hành vi hiện thời chẳng cẩn thận mà ra. Đời người muốn được 

97

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

không  bệnh khỏe  mạnh  ắt  phải  cực lực tiết dục.  Hễ  lắm  dục  sự  thì đủ 

mọi bệnh tật đều phát sanh. Người đời cho làm chuyện dâm dục là vui, 

chẳng biết vui chỉ trong khoảng khảy ngón tay, khổ cả đời thường chịu! 

Ông nên lắng lòng niệm Phật và niệm Quán Âm, coi thê thiếp của chính 

mình như bạn đạo, kính trọng như khách, chẳng để một dục niệm dấy lên. 

Lâu ngày như thế thì các chứng bệnh đều được lành hẳn. Nếu đã lành 

bệnh hoàn toàn, vẫn chẳng nên ăn nằm ngay. Phải là sau khi khỏe mạnh 

hoàn toàn rồi, vì để có kẻ nối dõi thì vừa chung đụng nhau ắt sẽ có con, 

[đứa con] lại mũm mĩm, thông minh, không mắc các bệnh tật, do Tiên 

Thiên73 được  vun  bồi  vậy.  Nếu  không  biết  nghĩa  này  thì  thê  thiếp  của 

chính mình và con cái sanh ra đều chẳng được hạnh phúc mạnh khỏe, 

không bệnh hoạn. Cũng nên nói với thê thiếp lời này, đây chính là “cầu 

nơi  chính  mình  vậy”,  còn  như  niệm  Phật  là  cầu  nơi  chư  Phật.  Chính 

mình  không  tiết  dục,  Phật  cũng  chẳng  dễ  gì  gia  hộ  được.  Chính  mình 

chịu tiết dục, lại thêm chí thành niệm Phật thì chắc chắn các bệnh chẳng 

sanh. 

Nói về ăn chay thì vốn là thương chúng nó đau khổ, nuôi dưỡng lòng 

nhân từ của ta. Mỡ và thịt nào có phân biệt chi, nước súp thịt cũng chớ 

nên ăn. Nhưng chúng sanh căn tánh khác nhau, nếu ăn chay trường được 

thì dạy họ trường trai. Nếu không, dạy họ giữ Thập Trai, Lục Trai, ăn 

những món rau ở cạnh thịt74. Đấy chính là pháp phương tiện cho [những 

ai]  không  ăn  chay  trường được,  chứ  không phải  là  thật  nghĩa!  Ông  đã 


khổ vì bệnh, hãy nghĩ thương nỗi khổ của chúng sanh, nên ăn đồ chay 

thanh tịnh, đừng để miệng bụng làm lụy tâm tánh. Phàm những thứ có tri 

giác đều chẳng nên ăn. Tuy không có tri giác nhưng có mầm sống như 

các  loại  trứng  cũng  không nên  ăn.  Uống  sữa  bò  thì  không trở  ngại  gì, 

nhưng sữa cũng là lấy chất bổ béo của bò để bồi bổ thân thể ta; do vậy, 

cũng không nên dùng. Đậu nành, dầu đậu nành có nhiều chất bổ nhất, 

hãy nên thường dùng. Trong cháo ăn điểm tâm nên bỏ thêm đậu nành đã 

xay vỡ. Với loại dầu để thường ăn thì chuyên dùng dầu đậu nành, so với 

mỡ heo, [dầu đậu nành] có nhiều chất bổ hơn, sao lại khổ sở đem tiền 

chuốc họa để mong được bồi bổ ư?  (Bởi ăn thịt sẽ mắc nợ giết chóc, nên nói là 

 “chuốc  họa”).  Người  ăn  mặn  nếu  chịu  ăn  chay  chắc  chắn  ít  bệnh,  khỏe 

73 Tiên Thiên ở đây là những gì được bẩm thụ từ cha mẹ. Những gì có được do nuôi dưỡng 

sau khi đẻ ra thì gọi là Hậu Thiên. 

74 Ở đây, Tổ Ấn Quang nhắc lại chuyện Lục Tổ Huệ Năng do bị truy đuổi trong vấn đề giành 

giật y bát được truyền thừa từ Ngũ Tổ đã phải trốn tránh, sống lẫn trong đám thợ săn. Đến 

mỗi bữa ăn, Tổ đem các thứ rau bỏ vào nồi rồi chỉ gắp ăn những lá rau ấy, chứ không ăn thịt. 

98

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mạnh, bởi ăn thịt gây trở ngại cho phép dưỡng sinh, ăn chay có tác dụng 

dưỡng sinh. 

Mắm tôm độc nhất, muôn vàn chớ có ăn, vì lúc làm, người ta đào 

một cái hố to bên bờ biển, trong vòng năm sáu tháng, đánh bắt các loài 

tôm và những thứ cá nhỏ, đổ vào trong hố, phơi dưới nắng gắt, cả hố trở 

mùi,  thối suốt  mấy  dặm75.  Những  loài  ruồi,  kiến,  rắn v.v…  ưa mùi  đó 

đều  tự  gieo  mình  chết  ngủm  trong  hố.  Đến  khi  mắm  đã  ngấu,  bèn  cà 

nhuyễn, đựng trong sọt đem bán. Người ăn mặn coi như món hàng quý 

báu, đáng thương quá chừng! Đây là do một vị Tăng trông thấy cách làm 

kể cho Quang nghe. Ông đã ăn chay, nếu chẳng thể làm cho cả nhà ăn 

chay thì bảo họ hãy bớt ăn [mặn] đi, chớ mua con vật còn sống về giết 

trong nhà, trong nhà hằng ngày giết chóc sẽ trở thành chỗ giết hại, xui 

xẻo lắm đấy! 

49. Trả lời thư của cư sĩ Dương Thọ Chi (bốn lá thư)

 (năm Dân Quốc 20 -1931)



1) Quang chẳng có hành trạng gì, năm Quang Tự thứ bảy (1881) lìa 

khỏi  nhà  đến  nay  đã  là  năm  mươi  năm,  vẫn  là  cái  tôi  y  hệt  như  cũ: 

Nghiệp  chướng  chưa  tiêu,  đạo  nghiệp  chưa  thành,  không  mặt  mũi  nào 

quay về quê cũ. Tuy trước kia được hai Đốc Soái Trần Bá Sanh và Lưu 

Tuyết Á76 gởi thư khuyên nên về lại đất Tần (Thiểm Tây), nhưng tự thẹn 

quả thật chẳng kham nổi, chẳng đành vâng lệnh. Thậm chí phần mộ tổ 

tiên và phần mộ cha mẹ đều chưa thể lễ bái lần nào. Cái tội bất hiếu quả 

thật không thể sám hối được. Mỗi phen nghĩ đến, mồ hôi đẫm lưng. Cư 

sĩ ôm tấm lòng đau đáu cứu tế, hành pháp hạnh bình đẳng, chẳng khinh 

rẻ  nhà  tôi  nghèo  khó,  một  mực  chăm  nom,  có  thể  nói  là   “lòng thành

 thương đến cả loài quạ làm tổ trong nhà”  77, lại còn trông coi mộ tổ của 

75 Đây là cách người Tàu làm mắm. Người Việt làm mắm hơi khác, nhưng cũng theo một 

nguyên tắc dùng muối để làm cho cá, tôm phân hủy, lên men, và dĩ nhiên các lu khạp làm 

mắm cũng không được giữ gìn sạch sẽ. 

76 Trần Bá Sanh là một tướng quân phiệt, chiếm giữ tỉnh Thiểm Tây dưới thời Dân Quốc, 

Lưu Tuyết Á là tỉnh trưởng Thiểm Tây, cũng là một gã quân phiệt thời ấy. 

77 Nguyên văn  “ốc ô thôi thành” : “Ốc ô” là loài quạ làm tổ dưới mái nhà, còn “thôi thành” là 

một thành ngữ được rút gọn từ  “thôi thành trí phúc”  (vận dụng lòng thành đến tận tâm can), 

đôi khi còn nói là  “thôi tâm trí phúc” , có nghĩa là dùng lòng chân thành đối xử với người 

khác. 

99

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Quang, có thể nói  “lão ngô lão dĩ cập nhân chi lão”  78 (tôn kính cha mẹ, 

người bề trên của chính mình rồi mở rộng ra thành lòng tôn kính cha mẹ, 

người bề trên của kẻ khác). Quang đọc đến đây, khôn ngăn ứa lệ, thảm 

thiết hồi lâu. Nhưng Quang làm người trọn chẳng muốn lưu hư danh làm 

bẩn tai gai mắt người khác, chỉ mong lâm chung nương vào Phật từ lực 

vãng  sanh  là  thỏa  nguyện  rồi.  Đối  với  những  sự  từng  trải  [của  chính 

mình] nào đáng tốn bút mực [để ghi chép lại], mà cũng chẳng hề trước 

thuật. 

Văn Sao là do ông Từ Úy Như sau khi đem in xong, bèn tùy thuận 

lòng người mà lưu truyền. Từ năm Dân Quốc 15 (1926), Trung Hoa Thư 

Cục in bản Tăng Quảng Văn Sao hoàn chỉnh. Từ đấy trở đi, tất cả những 

viết lách tùy tiện để trao đổi đều nhất loạt chẳng giữ lại bản nháp. Những 

người cùng quê với tôi đều mất cả rồi, Triệu Sĩ Anh là kẻ thuộc lớp sau, 

chỉ  nghe  lời  đồn  đại,  mà  bài  kệ   “nhất  phiến  minh  nguyệt  chiếu  cửu 

 châu”   (một  vầng  trăng  sáng  soi  chín  châu)  cũng  chẳng  phải  do  Quang 

viết. Quang làm người chẳng kiêu ngạo, chẳng siểm nịnh, coi hết thảy 

người có thế lực và người không thế lực đều hệt như nhau. Bài ký của 

Triệu Sĩ Anh do cư sĩ đã chép nay tôi cũng gởi lại, cũng chẳng sửa đổi, 

vì chẳng muốn lưu dấu tích xấu xa ấy lại cho đời. Nếu đem bài ấy xé nát 

đi, lại sợ cư sĩ nói tôi “bất cận nhân tình”. 

Con người hiện thời thường cầu các bậc danh nhân soạn các truyện 

ký cho cha mẹ của chính mình và bản thân để mong lưu danh sau khi 

chết đi, Quang coi đó là chuyện xấu hổ! Không những Quang chẳng cầu 

cạnh người khác viết về mình, mà ngay đến cha mẹ Quang, Quang cũng 

không tự viết, huống là cầu cạnh người khác ư? Dù danh trùm thiên hạ 

thì có dùng chuyện ấy để liễu sanh tử được hay không? Vì thế, tấm lòng 

cầu danh của Quang nguội lạnh cùng cực. Hễ thấy những kẻ cầu cạnh 

người khác soạn văn, lòng liền bức rức, cho nên thường nói: “Người thế 

gian phần nhiều đều là chuộng danh ghét thật”. Nào có phải là Quang 

78 Đây là câu nói trích từ sách Mạnh Tử. Mạnh Tử sang nước Tề, gặp vua nước ấy là Tuyên 

Vương. Tuyên Vương thấy kẻ hầu sắp giết một con trâu để cúng tế, con trâu sợ hãi, run lẩy 

bẩy, bèn hạ lệnh thả trâu, dùng dê để tế. Mạnh Tử khen ngợi vua dùng vương đạo để trị dân. 

Nhân đó, vua hỏi đến cách thực hiện vương đạo cho thập phần mỹ mãn. Mạnh Tử khuyên: 

 “Lão ngô lão dĩ cập nhân chi lão, ấu ngô ấu dĩ cập nhân chi ấu”  (tôn kính cha mẹ, người bề 

trên của chính mình rồi mở rộng thành lòng tôn kính cha mẹ, người bề trên của kẻ khác, yêu 

thương con cái của chính mình thành lòng yêu thương con cái của người khác). Chúng tôi 

dịch câu này theo cách diễn giải của sách Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích. 

100

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

ghét danh đâu? Mà là vì cái danh mà không có thực chất thì thật là đại 

nhục, cho nên chẳng muốn có cái danh xuông ấy. 



2)  Phàm  mọi  việc  nên  chiếu  theo  chức  trách,  bổn  phận  của  chính 

mình để suy tính. Đã biết rõ điều gì không nên làm mà cứ thường muốn 

làm,  há  chẳng  phải  là  vô  sự  sanh  sự,  luống  nhọc  tâm  thần,  có  ích  gì 

chăng? Chuyện ông hỏi ông đã tự biết là chẳng thể, sao còn hỏi tôi chi 

nữa? Há tôi có nên vượt lý để bảo ông [cứ làm] hay chăng? Huống chi 

hiện nay học Phật hết sức thuận tiện, chẳng giống như thuở xưa: “Nếu 

không xuất gia bèn khó được nghe pháp tu hành!” Hiện nay bưu điện rất 

thuận tiện, kinh ở mọi nơi đều có thể thỉnh được, tri thức trong thiên hạ 

đều có thể thỉnh giáo, cớ gì phải xuất gia mới tu hành được? 

Phải biết xuất gia ngày nay, đâm ra chẳng hữu ích bằng cư sĩ tại gia. 

Do  pháp  yếu  ma  mạnh,  ác  đồ  tà  đảng  thường  ôm  lòng  khi  dễ  Tăng, 

chiếm đoạt tài sản. Nếu sống ở chỗ núi rừng vắng lặng thì tiểu nhân chỉ 

vì đoạt mấy thưng gạo, mấy chiếc áo, mấy đồng tiền mà đánh giết, sự 

nguy hiểm ấy xưa kia chẳng hề có! Nếu ở tại thành thị cũng khó tránh 

chuyện  qua  lại  với  người  ta.  Ai  có  thể  không  làm  chuyện  gì  mà  nhận 

cúng dường yên ổn ư? Do Quang là kẻ không có khả năng gì, ở Phổ Đà 

hơn  hai  mươi  năm,  chỉ  theo  đại  chúng  ăn  cơm  mà  thôi!  Từ  năm  Dân 

Quốc thứ bảy (1918), sau khi Từ Úy Như in Văn Sao, cũng là suốt ngày 

bị người khác làm rộn. Ông tưởng xuất gia là không có chuyện gì hết ư? 

Chẳng  biết  xuất  gia  mà  nếu  phải  duy  trì  đạo  tràng,  hoằng  dương  Phật 

pháp thì công việc càng nhiều nữa. Nếu là kẻ chỉ lo tự giải thoát thì cơm 

áo  cần dùng  đều phải  lo  toan.  Ba bữa  cơm  mỗi  ngày  đều phải  lo  liệu. 

Nếu chẳng tu trì, còn nhàn hạ lắm, chứ nếu siêng năng tu trì thì bận rộn 

không rảnh được chút nào. 

Ông muốn được quy y, nên đối trước Phật lễ bái tự thọ. Nay đặt pháp 

danh cho ông là Huệ Mậu, nghĩa là dùng Phật pháp để tự mình cố gắng, 

khiến người khác cố gắng, mong giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

chẳng  trái  nghịch  Nhân  Thừa,  Thiên  Thừa  do  đức  Phật  đã  dạy,  tín 

nguyện niệm Phật, thực hành pháp môn Hoành Siêu của Phật dạy. Dẫu 

cho Phật, Bồ Tát hiện thân, cũng chẳng chịu lìa khỏi hai con đường này, 

tu pháp nào khác. Tuy chưa thể đạt được Phật tâm, nhưng đã thật sự cậy 

vào Phật từ lực. Chúng sanh đời Mạt chẳng dùng tín nguyện niệm Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương,  khó  liễu  sanh  tử  vạn  phần!  Lại  nữa,  đừng  coi 

chuyện không thể nghiên cứu trọn khắp kinh luận Đại Thừa, thông suốt 

trọn  khắp  Thiền,  Giáo,  Luật,  Mật  là  điều  thiếu  sót!  Nếu  bỏ  một  pháp 

101

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Tịnh  Độ,  dẫu  có  hiểu  sâu  xa  trọn  khắp  các  kinh  luật,  thông  suốt  trọn 

khắp các pháp môn, chỉ e chuyện liễu sanh thoát tử vẫn là chuyện chẳng 

biết bao nhiêu đời, bao nhiêu kiếp trong vị lai [mới có thể xảy ra]! Đừng 

nói  cha  mẹ  chấp  nhận  hay  không,  Quang  một  mực  chẳng  tán  thành 

người khác xuất gia. Huống chi hiện nay là đời loạn lạc, quá nửa đều là 

kẻ tục dối làm Tăng ư? 

Đối với chuyện thọ giới, cũng chẳng ngại gì đối trước Phật sám hối 

cho nhiều, tự thệ thọ giới như đã nói trong lá thư gởi cho bà [Từ] Phước 

Hiền trong bộ Văn Sao. Nhưng bất luận thọ giới hay không thọ giới, đã 

quy y Tam Bảo, ắt phải giữ năm chuyện ấy, chẳng dám vi phạm thì mới 

là đệ tử chánh tín của Phật. Nếu do chưa thọ giới mà đối với năm giới ấy 

chẳng cần chú ý đến thì còn chưa đáng là bậc chánh nhân quân tử, huống 

là đệ tử Phật?  “Đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, hết thảy 

 thiện pháp đều nên tu, hết thảy ác pháp đều nên đoạn”  chính là giới kinh 

đại lược do Phật dạy. Thế đạo hiện thời suy bại đến cùng cực vì thuyết 

“bài xích nhân quả ba đời, lục đạo luân hồi, cho Phật pháp là lừa dối kẻ 

ngu, người tục” của nhà Nho. Vì thế, nhà Nho đều chẳng lấy nhân quả 

ba  đời,  lục  đạo  luân  hồi  để  giáo  huấn,  đến  nỗi  điều  thiện  không  được 

khuyến khích, điều ác không bị trừng phạt. Đến khi gió Âu thổi qua đều 

ùa nhau theo. Nếu mọi người đều biết có sự lý nhân quả ba đời, luân hồi 

lục đạo thì đâu đến nỗi tàn sát lẫn nhau, đến nỗi sát kiếp vĩnh viễn không 

có lúc chấm dứt. Ô hô, buồn thay! 



3) Anh ông là Lập Điền thiên tư thật tốt, tiếc là chưa học nên đã hơn 

nửa đời người rồi mà không thể thành tựu. Chỉ nên nhất tâm niệm Phật, 

cầu sanh Tây Phương. Ông ta vọng tưởng quá lớn, muốn tu hành một hai 

năm liền đắc Ngũ Nhãn, Lục Thông, lại muốn biết cha mẹ rốt ráo sướng 

hay khổ. Lời lẽ ấy tuy do tấm lòng một niềm mộ đạo báo ân, nhưng nếu 

không nói cho tan biến [cái tâm ấy] đi, sau này chắc sẽ bị ma dựa, đáng 

sợ  cùng  cực!  Ông  ta  đã  muốn  báo  ân  cha  mẹ,  hãy  nên  nhất  tâm  niệm 

Phật, thay cho cha mẹ sám hối nghiệp chướng, cầu Phật gia bị, khiến cho 

thiện căn được tăng trưởng, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương. 

Tự mình lại nên nhiều cách kính khuyên, [kết hợp] hai thứ minh  (tức là 

 cầu đức Phật gia bị)  và hiển  (tức sự khuyên lơn của chính mình), tâm chân thành, 

lời lẽ chân thành, ngõ hầu cha mẹ sanh lòng tin niệm Phật. Chịu niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương thì lúc lâm chung cậy vào Phật từ lực vãng 

sanh Tây Phương, tức là đã siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử rồi! 

Chẳng biết vì cha mẹ mưu tính như vậy, mà cứ muốn biết khổ - vui để 

tính toán thì làm sao lo liệu trước khi mất cho được? Người thật thà chỉ 

102

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nên làm cư sĩ tại gia, tùy phần tùy sức tu trì. Nếu xuất gia thì càng chẳng 

thể tu trì. Mong hãy nói tường tận với ông ta! 

Nay đặt pháp danh cho ông ta là Huệ Úc, Úc (勖) cũng là gắng sức. 

Dùng những chuyện như giữ vẹn luân thường v.v… và tín nguyện niệm 

Phật v.v… để tự gắng, thúc đẩy người khác cố gắng, công đức lợi ích ấy 

vô lượng vô biên. Chớ nên vọng tưởng đắc đạo, đắc thần thông, chỉ nhất 

tâm niệm Phật rồi lại dùng điều này khuyên người, thì tuy chẳng đắc đạo 

mà còn hơn đắc đạo! Do lợi ích đạt được bởi vãng sanh lớn hơn đắc đạo 

nhiều, huống chi tu mù luyện đui phần nhiều bị ma dựa phát cuồng đó ư? 

Mong  hãy  tích  cực  nói  kỹ  với  ông  ta.  Nếu  không,  chắc  là  sẽ  có  nguy 

hiểm đấy! 



4) Thời thế Mạt Pháp, tà ma ngoại đạo nhiều vô kể. Gã ma con họ 

Hàn ấy chẳng cần biết hắn tu trì ra sao, chỉ nội bốn chữ “Ngũ Giáo Đại 

Đồng” liền biết tận ruột gan rồi! Ngoại đạo đều cậy vào huyễn thuật để 

lừa đời dối người, những kẻ có mắt không tròng thấy chúng thần thông 

rộng lớn bèn dốc thân mạng quy y. Nếu là người thật sự biết đạo lý sẽ 

tránh xa còn không kịp, huống còn vui thích, hâm mộ, hoài nghi muốn 

quy  y  hay  sao?  Đây  chính  là  mười  loại ma  thuộc về  Tưởng Ấm  trong 

kinh Lăng Nghiêm vậy. Kẻ ngu chốn quê cho chuyện có thể thấy được 

thần, thấy được quỷ là hiếm lạ, chẳng biết hắn làm những tà thuật đó để 

mê hoặc người ta. Ông còn muốn hỏi chuyện đời trước nơi gã ma con ấy, 

tức là ông bị hắn thu hút rồi. Những gì Hoàng Quan nói cũng là ma nói 

dối. Ông đã từng theo Hoàng Quan, sao từ đầu chẳng ưa thích chuyện tu 

luyện của gã? Ông nên biết yêu ma quỷ quái đều có “thần thông”  (tức là 

 yêu thông (thần thông của ma quái), chứ không phải là thần thông chân chánh). Kẻ 

ngu thấy hắn có thần thông, liền cho hắn là Bồ Tát, bèn sa vào lưới rập 

ma của hắn. Đã là thật sự có thần thông, thì sao người theo học với hắn 

lại  sanh  bệnh  cuồng  như  vậy?  Huống  chi  những  gì  hắn  nói  và  những 

danh từ do hắn lập ra đều chẳng có trong Phật pháp. Hắn nói [pháp của] 

hắn thật sự là Phật pháp, chính là căn cứ chung cho hết thảy ngoại đạo 

dùng để lừa dối người. Nói lời ấy đủ biết hắn chính là ma! 

Phật nói vô lượng pháp môn, pháp nào cũng đều thật. Thiện tri thức 

tùy theo sở tri sở đắc của chính mình mà đề xướng, chỉ là phù hợp căn 

cơ  hay  không.  Nếu  nói  “pháp  của  ta  là  thật,  các  pháp  khác  đều  chẳng 

thật”, không hỏi cũng biết kẻ ấy là ma! Trong tâm ông quả thật chẳng có 

chủ ý, may là bọn chúng đã hiện tướng xấu mà trong tâm vẫn còn ngờ 

vực chẳng quyết đoán được! Nếu kẻ học [đạo] ấy chẳng hiện tướng xấu 

103

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

xa, há ông chẳng bái kẻ ấy làm thầy, muốn đạt được thần thông diệu đạo 

của  hắn  ư?  Thầy  X…  đã  học  viên  dung,  dạy  người  khác  ăn thịt,  đánh 

Phật, cho đó là viên dung, tức là dạy người ta ăn thịt của chính  mình, 

đánh chính mình, cũng là do sức ma phát hiện. Huống chi loài bị giết kia 

cũng chẳng chịu nói như vậy  (ăn thịt ta, đánh ta) đó ư? Phải biết: Người 

truyền bá, hoằng dương Phật pháp phải nương theo cấm giới của Phật, 

đã chẳng trì giới làm sao dạy người khác tu trì? 

Hắn thấy Chí Công, Tế Điên đều có chuyện ăn thịt, nhưng Chí Công, 

Tế Điên chưa từng mang chức trách hoằng dương Phật pháp, chẳng qua 

gặp cảnh chạm duyên, đặc biệt chỉ dạy, thị hiện sự lý cảnh giới chẳng thể 

nghĩ  bàn  trong  Phật  pháp,  nhưng  người  giữ  nhiệm  vụ  [hoằng  dương] 

pháp đạo muôn vàn chớ nên học theo! Hơn nữa, họ ăn vào thứ chết, ói ra 

thứ  sống,  còn  bọn  X…  kia  ăn  thứ  chết  vào,  ngay  cả  từng  miếng  từng 

khối còn nguyên dạng vẫn chẳng thể ói ra được. Ham học xằng lại còn 

dạy người khác nữa ư? Người duy trì Phật pháp, nếu chẳng y theo những 

điều  Phật  chế  định  thì  chính  là  loài  ma!  Huống  chi,  gã  ma  con  kia  là 

quyến  thuộc  của  ma  vương,  hoàn  toàn  chẳng  phải  là  Phật  pháp  đó  ư? 

Nay loại này đâu đâu cũng đều có, nhưng kẻ không có mắt như ruồi bu 

theo hơi thối, dẫu không vui cũng chỉ có thể đi theo chúng. Vì sao vậy? 

Bọn chúng thế mạnh người đông, nếu nói ra sự thật thì chẳng mắc họa rõ 

ràng ắt cũng mắc họa ngầm. Khuyên người cũng chỉ có thể khuyên ai có 

thể khuyên được mà thôi! Hắn đã mất trí phát cuồng, khuyên lơn sẽ bị 

cắn  lại.  Nếu  ông  đọc  mười  loại  ma  thuộc  Tưởng  Ấm  trong  kinh  Lăng 

Nghiêm  (cảnh Ngũ Ấm Ma chỉ có Tưởng Ấm nhiều nhất, là chuyện bọn ma con đời 

 sau sẽ làm) thì đối với những cảnh tượng do gã ma con ấy hiện ra, há nào 

có chuyện động tâm hoài nghi nữa ư? Nhưng ông cũng có khí phận của 

ma, chẳng trừ khử khí phận ấy thì sau này cũng sẽ phát sanh ma sự! 

Một là tánh tự thị, ông viết công văn cho người khác, viết những chữ 

[khiến cho] khá nhiều người kém học vấn đều chẳng nhận được mặt chữ, 

đấy có còn là tâm hạnh lợi người lợi vật nữa chăng? Nếu tôi không nói 

toạc ra thì sẽ suốt đời cứ như thế, chẳng biết phải hỏng bao nhiêu chuyện! 

Dẫu chẳng hỏng chuyện nhưng khiến cho người khác phải phí hết tâm tư 

để  suy  đoán  thì  chính  mình  cũng  đã  tổn  phước  rồi  phải  không?  Ông 

Phùng Mộng Hoa là một vị cựu Thám Hoa79, từng làm đến chức Tuần 

79 Thám Hoa là danh xưng của người đậu Tiến Sĩ hạng thứ ba trong cuộc thi Đình. Người đỗ 

đầu gọi là Trạng Nguyên, người đậu hạng nhì gọi là Bảng Nhãn. Theo các nhà nghiên cứu, 

danh xưng này bắt nguồn  từ đời Đường, các ông tân tiến sĩ được vua đãi yến và đi thăm 

Thượng Uyển, gọi là “thám hoa viên” (thăm vườn hoa), nhưng danh hiệu này cho đến tận 

104

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Phủ80 tỉnh An Huy, về sau chuyên lo cứu tế tai nạn. Những chữ ông ta 

viết, người tầm thường chẳng hiểu được một nửa. Một năm kia viết thư 

cho tôi, tôi liền nói toạc lỗi ấy ra. Sau này, viết thư cho tôi, [ông ta] toàn 

dùng lối chữ Khải81, nhưng hỏi đến người khác thì [khi viết cho người 

khác, ông ta] vẫn cứ y như cũ. Người ấy khá chăm đạo hạnh, nhưng con 

cháu đều chết sạch, đứa cháu nuôi để nối dõi cũng chết luôn. Ông ta tám 

mươi bốn tuổi mới mất, lúc mất đứa chắt mới được ba bốn tuổi. Cả một 

đời muốn dùng chữ nghĩa để ra vẻ ăn trên ngồi chốc, lại còn nhiều năm 

lo phát chẩn, rốt cuộc chỉ còn lại một nhà năm sáu bà góa, chỉ có một 

đứa chắt ba bốn tuổi, chẳng đáng buồn ư? 



Hai là ngã mạn kiêu căng. Trước kia, ông viết thư xin quy y cho anh 

của ông, ký tên cuối thư chỉ ghi là  “cẩn khải”  (kính thưa). Vì sao coi 

nhẹ chuyện quy y như chuyện chẳng đặng đừng, chẳng đáng tỏ vẻ cung 

kính, rồi đâm ra tỏ thái độ thua cả sự lễ phép của người đi đường hỏi lối 

như vậy? Người đi đường hỏi lối còn phải vòng tay thưa hỏi. Ông thay 

mặt xin quy y, chỉ viết  “cẩn khải” , hệt như hỏi đường không vòng tay, 

chỉ nói “xin hỏi” mà thôi! Đấy chính là coi chuyện quy y và người thầy 

để ta quy y dẫu một đồng cũng chưa đáng! Nay đem chuyện của gã ma 

con ra hỏi, lại là “cẩn khải”. Nếu tôi không nói toạc ra, suốt cả đời ông 

cứ ngã mạn, ngạo nghễ, mà vẫn chẳng biết là sai. Lâu ngày chầy tháng, 

ắt đến nỗi bị ma dựa! Ông lễ phép, tôi chẳng thêm được gì; ông vô phép, 

tôi cũng chẳng suy suyển gì! Nhưng do ông đã thờ tôi làm thầy, há nhẫn 

đời Bắc Tống vẫn chưa có. Vào thời Bắc Tống, người đỗ đầu gọi là Trạng Nguyên, người 

đậu thứ hai và thứ ba đều gọi là Bảng Nhãn với hàm ý: Hai người này là tả hữu của Trạng 

Nguyên, giống như hai con mắt trên khuôn mặt vị Thủ Khoa. Mãi đến cuối đời Tống, mới 

gọi người đậu Tiến Sĩ hạng thứ ba là Thám Hoa. 

80 Tuần Phủ là một chức quan xuất hiện từ khoảng năm 1371 thời Minh. Dưới đời Minh, do 

Tể Tướng Hồ Duy Dung cấu kết các thế lực địa phương định làm phản triều đình nên chức 

Tể Tướng bị phế bỏ, đồng thời Châu Nguyên Chương phân tán quyền hành các quan mỗi 

tỉnh  để  tránh  nguy  cơ  các  quan  địa  phương  phản  loạn.  Do  đó,  lập  ra  chức  Tuần  Phủ  làm 

người đứng đầu tỉnh lãnh đạo ba ty trực thuộc là Đô Chỉ Huy Sứ Ty (coi về binh bị), Thừa 

Tuyên Bố Chánh Sứ Ty (coi việc nội trị và trị an), và Đề Hình Án Sát Sứ Ty (coi việc xét xử, 

kiêm nhiệm cai quản nhà tù). Chức trách nhiệm vụ chủ yếu của quan Tuần Phủ là thâu thuế, 

lo việc trị an, chứ không trực tiếp cầm quân, tuy có thể điều động quân binh trong tỉnh nếu 

cần. Đến đời Thanh, cả nước Trung Hoa chỉ có mười sáu quan Tuần Phủ. 

81 Khải  Thư  là  một  trong  bốn  lối  viết  chữ  Hán  (Hành,  Khải,  Triện,  Thảo).  Khải  Thư  còn 

được gọi là Chân Thư. Đặc trưng của lối viết này là vuông vắn, ngay ngắn, đầy đủ nét, rõ 

ràng, không viết tắt, được coi là lối viết chữ Hán tiêu chuẩn bắt buộc trong các công văn. 

Theo các nhà nghiên cứu, Khải có nghĩa là “khải mô” (khuôn phép, mẫu mực). Các lối chữ 

Hành, Triện, Thảo đòi hỏi phải dụng công nghiên cứu và tập quen mới đọc được do nét chữ 

tung hoành, bớt nét, phá thể, nhiều khi khác hẳn tự dạng trong lối chữ Khải. 

105

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

tâm chẳng trị bệnh cho ông, thiếu sót trách nhiệm của tôi ư? Vì thế, nói 

như vậy. Nếu nghĩ là tôi muốn được cung kính nên quở trách ông thì ông 

sẽ bị ma dựa chẳng lâu lắc gì nữa đâu! Thư này đừng để cho người khác 

xem để bọn đồ đệ ma khỏi tạo khẩu nghiệp  (đây là thư trả lời cho lá thư đầu 

 tiên). 

50. Thư trả lời cư sĩ Lý Ấn Tuyền  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Buổi sáng hôm qua thư đưa đến, vừa bóc ra xem qua, liền viết thư 

phúc đáp ngay và đóng năm gói sách đưa cho người đem thư đến. Sau 

đó đem sách của ông gởi trả lại mới biết bên trong có hình ông. Quang 

nghĩ  hai  chữ  Xuyên  Tâm  rất  hay.  Nếu  đổi  thành  Truyền  Tâm,  tuy  ý 

nghĩa  có lẽ hay  hơn,  nhưng  Quang  cho  là  tự phụ, vọng  tưởng  mình là 

người truyền tâm ấn của Phật thì đâm ra không còn tốt đẹp nữa! Điều 

Quang  thiếu  sót  chính  là  tâm  bị  nghiệp  chướng,  trọn  chẳng  thể  xuyên 

được. Nếu có thể xuyên được thì xuyên chính mình và còn làm cho hết 

thảy mọi người đều xuyên theo, lại còn không có dấu vết. Nếu ông ham 

cái nghĩa ấy thì tôi cũng không có chỗ nào để chõ miệng vào cả! 

51. Thư gởi cư sĩ Cao Khế Lý  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Mẹ ông đã bảy mươi mốt tuổi rồi, ngày tháng không còn nhiều nữa. 

Hãy  nên  bảo  quyến  thuộc  trong  nhà:  “Mọi  người  hằng  ngày  hãy  thay 

phiên  nhau  niệm  Phật  trước  mẹ”.  Vì  sao  vậy?  Do  bọn  họ  lúc  thường 

ngày nếu không niệm Phật thì tới lúc mẹ ông sắp mất, họ cũng sẽ chẳng 

chịu niệm. Lúc bình thường đã quen niệm, đến lúc ấy sẽ niệm được. Phải 

thỉnh một cuốn Sức Chung Tân Lương gởi về nhà cho bọn họ đọc, ngõ 

hầu hiểu được người đến lúc lâm chung phải nên [làm] như thế nào thì 

mới  hữu  ích,  như  thế  nào  sẽ  bị  tổn  hại.  Đã  biết  những  điều  thế  tục 

thường làm đều là chuyện  “đã bị té xuống giếng còn bị quăng đá”  sẽ 

chẳng đến nỗi cứ nghĩ những chuyện ấy mới là hiếu, khiến cho mẹ chẳng 

được vãng sanh, ngược lại càng bị đọa lạc hơn. 

Nay đặt pháp danh cho mẹ ông là Đức Siêu, nghĩa là: Do nhất tâm 

niệm Phật, liền có thể siêu xuất tam giới, cao đăng chín phẩm sen báu. 

106

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Hãy răn nhắc [bà cụ] đừng cầu phước báo trời - người trong đời sau. Nếu 

có cái tâm mong cầu cho đời sau, chắc chắn chẳng được vãng sanh Tây 

Phương! Chuyện này khẩn yếu tột bậc! Giúp cho cha mẹ được vãng sanh 

thành công chính là giúp cho cha mẹ thành Phật! Công đức ấy cực lớn, 

không thể sánh tầy! Nếu phá hoại chánh niệm của cha mẹ khiến cho họ 

chẳng  được  vãng  sanh  thì  tội  lỗi  ấy  cũng  cực  lớn  không  thể  sánh  tầy! 

Ông hãy dốc chí nhé! 

52. Trả lời thư cư sĩ Lý Thọ Đường  

(năm Dân Quốc 20 - 1931)  

Hôm trước, thư ông được Bắc Bình Khắc Kinh Viện chuyển đến đây, 

[xem thư] biết ông khá có tín tâm. Nay đặt cho ông pháp danh là Huệ 

Ấm, nghĩa là dùng trí huệ để bẩm thọ pháp môn Niệm Phật của đức Như 

Lai hòng tự che chở, che chở cho người, khiến cho những chúng sanh bị 

nhiệt não82 bức bách kia cùng được che rợp, được mát dịu trong đời hiện 

tại, liễu sanh thoát tử ngay trong đời này. Chỉ y theo Gia Ngôn Lục tu trì, 

chắc chắn sẽ được lợi ích rốt ráo. Đừng nên học theo những pháp luyện 

đan83, vận khí v.v… của ngoại đạo. Nếu trước kia đã từng học, hãy hoàn 

toàn bỏ đi thì mới có lợi ích. 

Lại  nên  dạy  bảo  quyến  thuộc  trong  nhà  và  hết  thảy  những  kẻ  hữu 

duyên bên ngoài khiến cho họ đều chí thành niệm Phật. Nếu chịu chân 

thật  niệm  thì  trong  đời  này  ắt  gặp  dữ  hóa  lành,  lâm  chung  quyết  định 

vãng sanh Tây Phương; lợi ích ấy làm sao diễn tả được? Ai nấy lại cần 

82 Nhiệt não: Những sự khổ não dày vò thân tâm, khiến chúng sanh bức rức, bồn chồn, đau 

đớn như bị nung nấu nên gọi là “nhiệt não”. Phẩm Nhập Pháp Giới kinh Hoa Nghiêm có câu: 

 “Như chiên-đàn trắng nếu đem bôi lên thân sẽ trừ được hết thảy nhiệt não, khiến cho thân 

 tâm được mát dịu trọn khắp”. 

83 Luyện Đan: Còn gọi là Ngoại Đan để phân biệt với Nội Đan. Nội Đan là tập luyện bằng 

các phương pháp dưỡng sinh, hít thở để hấp thụ tinh hoa của nhật, nguyệt, trời đất (thường 

được gọi là “vận khí” hay Khí Công), thiền định, quán tưởng để kết “thánh thai” nhằm biến 

đổi  xác  phàm  thành  tiên  v.v..  Ngoại  Đan  là  phương  pháp  dùng  những  dược  vật,  hóa  chất 

nung luyện thành những loại thuốc tiên (kim đan) để uống vào sẽ thành tiên. Luyện đan có 

thể coi như tiền thân của ngành hóa học hiện đại. Phối hợp với quan điểm Âm Dương Ngũ 

Hành cũng như những đặc tính được Đạo Gia gán cho những kim loại nặng (chẳng hạn thủy 

ngân chính là mẹ của bạc, chì là mẹ của các kim loại), các nhà luyện đan thường nấu chì, 

thủy ngân, vàng, lưu huỳnh… thành thuốc trường sanh bất lão theo những phương cách bí 

truyền trong một ngày giờ nhất định, dĩ nhiên kiêm thêm tụng chú, ếm bùa, cầu đảo để thuốc 

tiên được linh nghiệm. Rất nhiều loại “tiên đan” chứa những chất cực độc nên người uống 

vào hộc máu chết tươi! 

107

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, đề xướng nhân quả ba đời, 

luân hồi lục đạo, khiến cho hết thảy mọi người đều giữ tấm lòng tốt lành, 

nói lời tốt lành, làm chuyện tốt lành. Người niệm Phật làm được như thế 

thì là đệ tử thật sự của Phật. Ông từ mấy ngàn dặm gởi thư đến mà sao 

ghi địa chỉ vẫn viết tháu, chẳng cẩn thận, đúng lề lối, có thể làm hỏng 

chuyện vậy? Chỉ một chuyện này đủ biết ông làm việc phần nhiều chẳng 

nghiêm túc rồi! 

53. Thư trả lời cư sĩ Phùng Thiên Tây & Trịnh Viên Oánh  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Ba  bốn  hôm  trước  nhận  được  thư  và  hối  phiếu  (money  order)  một 

trăm đồng, đã nhận rồi, đừng lo. Ngay hôm ấy, Hoằng Hóa Xã đã gởi 

hơn ba chục bộ sách cho các vị, chắc là đã nhận được rồi. Do bận bịu 

không  rảnh  rỗi  nên  chưa  phúc  đáp  được.  Trộm  nghĩ:  Chúng  sanh  đời 

Mạt Pháp căn cơ cạn mỏng, nếu không cậy vào Phật lực, chắc chắc khó 

thể liễu thoát. Do vậy, phải giữ chắc một môn “tín nguyện niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ” thì mới có thể thoát khỏi cõi Ngũ Trược này, lên cõi chín 

phẩm sen kia. Nếu lầm lẫn cho mình là cao quý, muốn cậy vào sức chính 

mình để tu các pháp môn Thiền, Giáo, Mật hòng liễu sanh tử thì phần 

nhiều sẽ là “có nhân, không quả”. Vì sao vậy? Dù có thể triệt ngộ tự tâm, 

thâm nhập kinh tạng, nhưng chưa đoạn hết sạch Phiền Hoặc, chắc chắn 

chẳng  có  phần  liễu  sanh  tử,  huống  hồ  kẻ  chưa  thể  triệt  ngộ  tự  tâm  và 

chưa thể thâm nhập ư? Mật Tông đề xướng “thành Phật ngay trong thân 

này” cũng chẳng phải là điều ai cũng có thể làm được! Người học Mật 

Tông thường bị ma dựa, đều là do chẳng biết tự lượng, lầm lạc muốn đắc 

thần thông và thành Phật mà ra! 

Quý vị đã trọn đủ tín tâm, nên y theo pháp môn Tịnh Độ mà Quang 

đã nói để tu. Nên biết: Pháp này chính là pháp được hoằng dương bởi 

chư Phật, chư Tổ, chư đại thiện tri thức, Quang bất quá dựa theo ý nghĩa 

của lời chư Phật, chư Tổ, chư đại thiện tri thức mà truyền thuật lại. Đừng 

nói: “Ông là hạng người gì mà dám bảo người khác bỏ những pháp môn 

Thiền, Giáo, Mật do đức Phật đã nói để chuyên y theo lời ông nói đó mà 

tu ư?” Nếu nói như vậy chính là chẳng y theo lời Phật dạy, bởi những gì 

Quang đã nói chính là những gì mười phương ba đời chư Phật đều cùng 

nói. Há có nên vì Quang bất tài mà chẳng tin tưởng ư? Hiện thời tà ma, 

108

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

ngoại đạo nhiều khôn kể xiết, họ đều nói chính họ mới thật là bậc nhất. 

Quý vị chớ bị những loài ma con ấy mê hoặc. Nếu trước kia đã từng dự 

vào môn hộ của chúng, hãy nên bỏ sạch hết đi. Chớ nói “lúc nhập môn 

đã thề độc, sợ bỏ đi chắc sẽ mắc họa!” Phải biết: Bỏ tà theo chánh, sao 

mắc  họa  được?  Chẳng  những  không  mắc  họa,  lại  còn  có  công  đức. 

Những điều khác đã nói tường tận trong Văn Sao, ở đây không viết chi 

tiết. 

Những sách đã gởi đến đó, cứ chiếu theo khả năng của người ta mà 

trao ra, đừng nhất định phải trao sách theo đúng số tiền người ta đã trả. 

Nay tôi gởi một trang danh mục sách của Hoằng Hóa Xã, nếu có ai thỉnh 

nhiều để tặng cho người khác hòng kết duyên thì cứ dựa theo giá tiền 

trong danh sách mà thỉnh. Nếu có gởi tiền thì trên bưu phiếu xin đề rõ là 

Bưu Cục ngõ Dưỡng Dục, Tô Châu sẽ đỡ mất công nhiều lắm. Nếu chỉ 

viết  là  Tô  Châu  thì  phải  đưa  về  Tổng  Cục  [bưu  điện],  cách  chùa  Báo 

Quốc khoảng bốn dặm, gởi đi giao về khá bất tiện. Sợ người đưa tiền ghi 

tên [sách] không rõ ràng, xin hãy đem danh mục gởi lại kèm theo thư để 

khỏi đến nỗi chẳng thỉnh được sách rồi đâm ra nghi ngờ! 

54. Trả lời thư cư sĩ Trầm Di Sanh  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Nói đến chuyện làm câu đối để treo hai bên chữ “Phật” lớn, nay tôi 

soạn một cặp liễn, không biết có dùng được hay không?  “Mê ngộ tình 

 không chứng tự tánh. Thánh phàm kiến tận hiển duy tâm”  (Mê, ngộ, tình 

không, chứng tự tánh, thánh phàm Kiến84 hết tỏ duy tâm). Nếu viết theo 

lối tám chữ thì là “mê ngộ tình không, viên minh tự tánh; thánh phàm 

 kiến tận, triệt chứng duy tâm”.  Lối văn tám chữ ý nghĩa cũng hay, tùy ý 

sử dụng. Phàm phu đang mê, tam thừa tuy ngộ, nhưng chưa đạt đến địa 

vị  “mê  lẫn  ngộ  đều mất”  cho nên  chưa  thể  chứng tự  tánh  rốt  ráo  viên 

mãn.  Phàm  phu  có tình  kiến phàm  phu, thánh nhân  có tình  kiến thánh 

nhân, chỉ có đức Phật không có cả hai thứ kiến ấy. Do vậy, [đức Phật] 

triệt để tỏ lộ lý thể Duy Tâm. 

Niệm Phật nhắm mắt dễ bị hôn trầm. Nếu không khéo dụng tâm rất 

có thể gặp cảnh ma! Chỉ buông hờ mí mắt  (tức là như mắt các tượng Phật vậy)

thì tâm sẽ lặng xuống, chẳng sôi động, cũng chẳng bị hỏa bốc lên đầu. 

84 Kiến ở đây là Kiến Hoặc. 

109

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nếu ông niệm Phật mà trên đầu [dường như] có vật gì rờ đụng, hoặc lôi 

kéo v.v… là vì suy tưởng trong lúc niệm Phật khiến cho sóng tâm thức 

dâng trào đến nỗi tâm hỏa bốc lên. Nếu buông rủ mí mắt và hướng tâm 

suy tưởng xuống phía dưới thì tâm hỏa chẳng bốc lên, bệnh ấy sẽ mất đi. 

Chớ nên lầm tưởng [hiện tượng] ấy là công phu [đã đạt đến mức], cũng 

đừng sợ đấy là ma cảnh, chỉ chí thành nhiếp tâm mà niệm, và tưởng bản 

thân đang ngồi hoặc đứng trên hoa sen, nhất tâm tưởng ta đang ngồi hay 

đứng  trên  hoa  sen  thì  hiện  tượng  ấy  sẽ  tự  nhanh  chóng  biến  mất   (Nếu 

 chẳng dám tưởng đang ngồi hay đứng trên hoa sen, sợ rằng có thể gặp ma sự, hãy 

 chỉ nghĩ đến phía dưới bàn chân thì tâm hỏa lẫn hơi nóng trên đầu đều chẳng phát 

 sanh nữa). Hiện nay tà ma ngoại đạo rất nhiều, chớ nên ôm lòng thăm dò, 

tu  thử  chút  nào!  Nếu  có  cái  tâm  ấy,  ắt  sẽ  bị  chúng  dụ  dỗ.  Hễ  lọt  vào 

tròng của chúng, ắt sẽ đến nỗi mất trí phát cuồng. Nghe nói một vị pháp 

sư rất có tiếng tăm nay đã tự mình ăn thịt, dạy người khác ăn thịt, lại còn 

dạy người khác hủy hoại tượng Phật, ông ta đã hiện rõ tướng ma rồi đấy! 

55. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm Chi 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Bài Tây Quy Tụng của Tử Kiến Ông gồm một trăm sáu mươi chữ, ý 

nghĩa gần như chấp nhận được, nhưng văn từ còn vụng về, thiếu lưu loát, 

chỉ làm cho xong chuyện mà thôi 85. Cư sĩ [Khuất] Văn Lục đã ăn chay, 

trong  khi  tang  ma,  tế  thần,  đãi  khách  đều  nên  dùng  đồ  chay  để  khởi 

nguồn phong hóa cho địa phương. Muôn phần chớ nên thuận theo tục cũ, 

phô trương bày vẽ, sát sanh, tấu nhạc, biến đám ma thành tiệc tùng vui 

chơi, ngõ hầu đối với cha mẹ, đối với chính mình, đối với khách khứa, 

đối với xóm giềng đều có lợi ích. Hiện nay vận nước nguy ngập, bất luận 

là  ai  cũng  đều  nên  niệm  Phật,  niệm  Quán  Âm  để  làm  kế  dự  phòng. 

Ngoại  trừ  cách  này  ra,  làm  bất  cứ  cách  nào,  chẳng  lay  chuyển  được 

nghiệp nào, chỉ thành uổng công nhọc nhằn mà thôi. Mong hãy đem điều 

này nói với hết thảy những người hữu duyên. 

56. Thư trả lời cư sĩ Đàm Thiếu Phủ  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  

85 Tử Kiến Ông chính là cư sĩ Khuất Tử Kiến. Trong phần Tụng của Ấn Quang Văn Sao Tục 

Biên có lời đề từ cho bài Tây Quy Tụng này do chính tổ Ấn Quang viết. 

110

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Nhận được tin cáo phó lần trước, tính nói gốc - ngọn cùng ông ngõ 

hầu  có  ích  cho  cha  mẹ,  chẳng  tổn  hại  chính  mình,  nhưng  vì  bận  bịu 

không rảnh rỗi, rốt cuộc chưa thể trả lời thư được. Lần này nhận được 

thư ông là do Vi Nghiễm gởi từ chỗ anh ông ta tới, cũng đã gần mười 

ngày rồi. Nên biết: Người trong thế gian chỉ biết chú ý đến thân xác, đến 

nghi thức, chứ đối với hai phương diện tâm thức và lợi ích đều bỏ qua 

không xét đến. Dường như là muốn làm chuyện lợi ích, nhưng thật ra chỉ 

là làm chuyện sướng tai khoái mắt người đời, chẳng làm vì linh hồn của 

vong  linh.  Ông đã quy  y  Phật  pháp,  hãy  nên  dốc  cạn lòng thành niệm 

Phật, hồi hướng cho cha mẹ và dạy quyến thuộc trong cả nhà đều nén 

đau thương niệm Phật thì đối với cha mẹ, đối với chính mình đều có lợi 

ích lớn. 

Hiện thời, vận đời nguy ngập, nếu có thể chí thành niệm Phật, chắc 

chắn sẽ gặp dữ hóa lành. Nếu không, họa hại trong hiện thời khác hẳn 

khi trước, đúng là [muốn] tránh né nhưng không thể nào tránh né được, 

[muốn]  ngăn  ngừa  nhưng  không  thể  nào  phòng  ngừa  được,  cuộc  sống 

người dân lúc này đáng thương đến cùng cực. Hãy nên nói cặn kẽ với 

quyến thuộc thì người còn lẫn kẻ mất đều hưởng lợi ích. Chùa miếu ở 

Quảng Châu đều bị hủy bỏ, mà cũng chẳng có Tăng chúng rất chân thật 

tu  hành;  gần  đây  càng  thêm  điêu  linh  thì  chẳng  có  cách  nào  tìm  được 

chân tăng! Chỉ có chính mình đem lòng chí thành niệm Phật, so với việc 

thỉnh tăng sĩ ăn thịt uống rượu đến niệm kinh, bái sám, công đức lớn hơn 

nhiều lắm! Niệm Phật là chuyện quan trọng nhất trong đời người, không 

phải là vì cha mẹ  mất rồi mới niệm, còn lúc bình thường chẳng niệm! 

Làm  đám  tang  cho  cha  mẹ  [thoạt  trông thì dường như  chỉ]  vì  cha  mẹ, 

nhưng thật ra, chính do cái chết của cha mẹ đã dẫn khởi các ông cùng 

chứng  đại  sự  “muôn  kiếp  chẳng  chết”  vậy.  Phải  biết  cảm  ơn,  hãy  sốt 

sắng niệm Phật để báo ân. 

57. Thư trả lời cư sĩ Trương Vân Lôi 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Trong lúc cõi đời loạn lạc này, mọi việc nên đơn giản là hay nhất. 

Nếu bày thêm chuyện phụ thuộc thừa thãi “có cũng được mà không cũng 

chẳng sao”  thì  sẽ gây  phiền phức lớn  lắm.  Quán  Âm  Linh  Thiêm86 rất 

86 Quán  Âm  Linh  Thiêm  (hay  bị  đọc  trại  thành  Quán  Âm  Linh  Sâm,  hay  Quán  Âm  Linh 

Xăm) thường được người Việt biết đến dưới tên gọi Xăm Quán Âm, gồm một trăm quẻ. Mỗi 

111

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

hay, nhưng nên cầu nơi chính mình. Nếu chân thành, thiết tha, không dối 

trá sẽ tự được Bồ Tát gia bị. Nếu cái tâm cầu nơi chính mình không chân 

thành, Bồ Tát cũng khó gia bị được. Sách Lịch Sử Thống Kỷ tôi đã bảo 

thầy Minh Đạo chiếu theo [thư yêu cầu] gởi đi, lại còn bảo gởi hai bộ 

Phổ Đà Chí, tổng cộng là bốn bộ. Một bộ ông tự giữ, một bộ đưa cho Hồ 

Phụng Trần, hai bộ kia tùy theo cơ duyên mà tặng. 

Sanh con không khó, dạy con rất khó. Rất nhiều kẻ chẳng hiểu việc, 

không có con bèn cầu Bồ Tát, đến khi có con chỉ biết quý báu; do đấy 

nuôi thành hạng hư hỏng nhiều lắm. Ví như trồng lúa, chỉ biết tìm hạt 

giống tốt  và  ươm  cho  lên  mạ  rồi  thôi, tất  cả những  chuyện  trừ  cỏ dại, 

bón, tưới v.v… đều nhất loạt chẳng ngó ngàng tới. Giống lúa ấy tuy tốt, 

còn mong chi thâu hoạch được chăng? Như Quang hiểu biết, đến chín 

mươi chín phần trăm những kẻ không con và đông con đều là loại kết 

quả này. Chỉ có mình cha của Diêm Đan Sơ  (Kính Minh) là người thương 

yêu con bậc nhất từ xưa đến nay, cho nên [cụ Diêm] nhờ các vị hương 

thân trưởng thượng [kềm cặp Đan Sơ] khiến cho con ông được bổ vào 

Hàn Lâm, rồi làm quan to. Ông dạy con nghiêm ngặt cũng là thiên hạ 

xưa nay chưa hề có. Một mặt vun bồi đức hạnh, một mặt tận lực dạy dỗ. 

Nguyên do là vì yêu thương con thật sự. Lòng thương yêu của những kẻ 

khác  thường  là  còn  tệ  hơn  giết  con,  bởi  giết  con  thì  chỉ  có  một  người 

chết.  Đứa  con  không  dạy  dỗ  sẽ  chẳng  nghiệp  gì  không  làm,  vĩnh  viễn 

đọa trong tam đồ ác đạo. So với nỗi thảm khốc của một lần chết nào phải 

chỉ khác biệt như trời với vực! Sợ ông chẳng tránh khỏi [như vậy] nên 

tôi phải nói toạc ra trước để đề phòng! 

58. Thư trả lời cư sĩ Từ Thư Dung  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Nhận được thư ông, biết đạo tâm  chưa  lui  sụt,  chí  hướng vẫn  cao, 

khôn ngăn mừng rỡ, an ủi. Hãy nên biết: Học thánh, học Phật đều lấy 

quẻ có hình thức như sau: Thứ tự của quẻ, quẻ tốt hay xấu, thuộc cung nào trong 12 chi, một 

điển tích trong văn học Trung Hoa, rồi lời bàn. Chẳng hạn như:  “Quẻ thứ hai, xăm Hạ Hạ, 

 cung Tý, Tô Tần hỏng thi, thơ rằng…”  rồi đến lời bàn và lời nhận định chung cho toàn quẻ. 

Đây là một thứ hình thức bói toán bằng cách rút thăm do người Hoa chế ra, hầu như bất cứ 

vị tiên, thánh nào cũng đều có xăm, như Quan Thánh Đế Quân Linh Thiêm, Thiên Hậu Linh 

Thiêm, Đại Tiên Linh Thiêm, Tế Công Linh Thiêm, Lã Tổ Linh Thiêm… Ở đây, dựa theo 

niềm tin tưởng phổ biến vào sự bói toán, xin xăm của người Trung Hoa, Tổ đã khuyên dạy 

“hãy nên chí tâm niệm Phật, tận hết sức mình để sửa đổi vận mạng”. 

112

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

 “giữ  vẹn luân thường,  trọn hết bổn phận,  dứt  lòng  tà, giữ  lòng  thành, 

 đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành”  làm gốc. Lại còn phải 

giữ phận khiêm nhường, ẩn giấu tài năng, noi theo cổ nhân, tận tụy dõi 

theo đường lối thực tiễn. Làm được như vậy thì học vấn lẫn phẩm hạnh 

đều vượt trỗi những kẻ tầm thường. Thông thường những kẻ thông minh 

đều kiêu căng, khoe khoang, phô tài, chua ngoa, khắc bạc, tâm hoàn toàn 

thiếu sự hàm dưỡng. Kẻ ấy nếu không suốt đời trắc trở, ắt sẽ chết yểu lúc 

trẻ! Ông đời trước nhiều may mắn, vun bồi được thiện căn này, hãy nên 

dốc hết sức vun bồi ngõ hầu có thành tựu. Kẻ thông minh dễ phạm nhất 

chỉ có sắc dục, nên thường giữ tâm kiêng sợ, đừng để nẩy sanh chút tà 

vọng nào. Nếu như ngẫu nhiên khởi lên ý niệm ấy, liền tưởng: Mỗi một 

cử động của chúng ta, thiên địa, quỷ thần, chư Phật, Bồ Tát không vị nào 

chẳng biết hết, thấy hết! Trước mặt người khác còn chẳng dám làm quấy, 

huống gì là đối trước chỗ Phật, trời nghiêm túc cẩn mật, lại dám ôm giữ 

ý niệm tà vạy tệ hại và làm chuyện tà vạy tệ hại ư? Mạnh Tử nói:  “Sự 

 thục vi đại? Sự thân vi đại. Thủ thục vi đại? Thủ thân vi đại”  (Thờ ai là 

chuyện lớn? Thờ cha mẹ là chuyện lớn. Giữ gì là chuyện lớn? Giữ cái 

thân là chuyện lớn). Nếu không giữ được cái thân, dù có phụng dưỡng 

cha mẹ cũng chỉ là hình thức bề ngoài mà thôi, chứ thật ra là coi rẻ di thể 

nhận từ cha mẹ, đấy chính là bất hiếu lớn lắm! Do vậy, Tăng Tử lúc sắp 

mất, mới nói:  “Phóng tâm vô lự” (tâm thảnh thơi không lo lắng) .  Kinh

Thi chép:  “Chiến chiến cạnh cạnh, như lâm thâm uyên, như lý bạc băng, 

 nhi kim, nhi hậu, ngô tri miễn phù”  (Dè dặt, đề phòng, như vào vực sâu, 

đi trên băng mỏng, hiện thời, mai sau, ta biết tránh khỏi). Chưa đến lúc 

ấy vẫn phải giữ lòng dè dặt, Tăng Tử còn như vậy, huống gì là lũ phàm 

tục, tầm thường chúng ta ư? 

Nay  gởi  cho  ông  một  bộ  Lịch  Sử  Thống Kỷ,  hai  cuốn  Thọ  Khang 

Bảo Giám, ba cuốn Gia Ngôn Lục. Thống Kỷ thì ông tự giữ để biết [cõi 

đời] bình trị hay loạn lạc, biết gương nhân quả. Thường xem Thọ Khang 

Bảo Giám thì chẳng đến nỗi phạm tà dâm và thủ dâm v.v... tự hại cuộc 

đời, tự hao phước thọ, chẳng bị tàn phế và chết chóc. Hãy nên tặng một 

cuốn sách này cho ông Lý Hồng Nghiệp, còn Gia Ngôn Lục thì ông với 

ông Cổ, ông Lý, mỗi người một cuốn. Y theo đó tu trì thì pháp thế gian 

lẫn pháp xuất thế gian đều biết được cương lãnh trọng yếu. 

Cổ Vệ Sanh, Lý Hồng Nghiệp đã muốn quy y thì nay đặt pháp danh 

cho Vệ Sanh là Huệ Sanh, nghĩa là dùng trí huệ cầu sanh Tây Phương, 

vĩnh viễn chứng đạo bất sanh bất diệt để tự bảo vệ mình, bảo vệ người, 

cùng được bất tử. Đặt pháp danh cho Hồng Nghiệp là Huệ Nghiệp, nghĩa 

113

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

là dùng trí huệ để đoạn trừ ác nghiệp thế gian, tu trì Tịnh nghiệp vãng 

sanh Tây Phương. Sự nghiệp như thế mới là “hồng nghiệp” (sự nghiệp vĩ 

đại). Tu thân lập nghiệp cho đến thành thánh, thành hiền trong thế gian 

nếu đem so với sự nghiệp vãng sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử thì 

nhỏ bé vô cùng! Xin hãy đem đoạn thư này chép lại cho hai người ấy 

đọc, hoặc đem cả lá thư chép lại cho họ xem. Dẫu họ đã đến tuổi hoa 

giáp (sáu mươi) cũng được lợi ích, huống chi họ là hàng hậu sinh vừa 

mới qua tuổi đôi mươi! 

59. Thư trả lời cư sĩ Kim Thiện Sanh 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Trong  đời trước,  con  người  nghiệp nào  chẳng tạo?  May  mắn  được 

nghe Phật pháp, hãy nên sốt sắng tu trì để mong tiêu trừ túc nghiệp, siêu 

độ oan gia. Tất cả oan gia tuy khó cởi gỡ nhưng nếu chịu phát tâm Bồ 

Đề  và  thành  tâm  siêu  độ sẽ  không  có  [mối  oán  kết  nào]  chẳng  cởi  gỡ 

được! Ông niệm Phật bị nghẹn hơi chẳng phải vì thân thể yếu đuối mà là 

do nghiệp  chướng  tạo  ra,  ông  chỉ  nên khẩn  thiết,  chí  thành niệm.  Nếu 

niệm không được thì tâm hãy thường tưởng nhớ. Nếu niệm được thì vẫn 

cần phải dùng miệng để niệm, không thể niệm được thì chỉ tâm chuyển, 

tâm nhớ, lâu ngày nghiệp ấy sẽ tiêu. Từ rày, phàm khởi tâm làm việc đều 

phải hướng theo phương diện ăn ở cho có tình nghĩa nồng hậu mà làm. 

Ăn  ở  trọn  vẹn  tình  nghĩa  thì  thêm  phước,  ăn  ở  bạc  bẽo  thì  chẳng  đạt 

được phước gì! Nếu lại còn khắc nghiệt, hiểm độc, gian xảo thì giống 

như đảnh núi chót vót, mưa đẫm cách nào cũng không nhận được, bất cứ 

cây cỏ gì cũng không mọc được! 

60. Thư trả lời cư sĩ Cát Chí Lượng  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  

Hôm  trước  nhận  được  thư,  khôn  ngăn  mừng  -  thẹn  đến  cùng  cực. 

Vui  là  vì  dường như  cư  sĩ  đã  có  cơ  chuyển  biến,  chẳng  còn  cậy  mình 

thông minh như trước, nói bừa đạo lý, tôn sùng khoa học, miệt thị Phật 

pháp. Thẹn là vì tôi là một ông Tăng vô tri vô thức, tầm thường chỉ biết 

cơm  cháo,  nếu  ai  học  theo  tôi  đều  thành  thân  phận  ngu  phu  ngu  phụ. 

Muốn làm bậc đại thông gia, hãy nên bái một vị đại pháp sư dựng cao 

tràng pháp để khỏi uổng cái tâm quy y. Nếu thờ Quang làm thầy, sau này 

114

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

do Quang vô tri vô thức sẽ hối hận, bỏ đi, hóa ra là một phen làm chuyện 

vô ích! Nhưng Quang là kẻ thẳng tánh, ăn nói thẳng tuột, ông đã lầm lẫn 

gởi thư cho Quang, cố nhiên Quang không dám chấp nhận, nhưng cũng 

chẳng  ngại  trao  đổi  mấy  câu  để  giúp  cho  việc  lập  thân  hành  đạo,  liễu 

sanh thoát tử mai sau. Như kẻ không chân chỉ đường, dẫu chẳng thể đi 

được một bước, nhưng chẳng ngại gì hỏi tới để nhờ đấy mà về được nhà. 

Những gì ông nói đều toàn là cậy vào ý kiến của chính mình, chẳng 

lấy thật lý, thật sự làm chuẩn. Nay ông đã biết sai, ắt phải cực lực đối trị 

tập khí ấy. Không trừ được tập khí ấy thì mỗi một cử động đều có thể 

tổn phước, chuốc họa. Câu nghi vấn đầu tiên của ông chính là lời hủy 

báng, chứ tuyệt đối chẳng phải là nghi vấn! [Dùng chữ] “nghi vấn” chính 

là chơi chữ để che đậy. So với chuyện nói thẳng thừng là không tin, lỗi 

lầm ấy còn lớn hơn nữa. Nếu vẫn cứ giữ thói ấy, chẳng biết sửa đổi ắt sẽ 

có ngày bị ma dựa phát cuồng! Thuốc hay đắng miệng, không biết cư sĩ 

có chịu uống hay không? 

61. Thư trả lời cư sĩ Vương Tâm Thiền  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Mẹ ông đã có thể niệm Phật thì hãy nên bảo các cô con dâu cùng bầu 

bạn niệm Phật với mẹ. Lại nên khuyên cụ ăn chay trường để trợ thành 

đạo nghiệp cho mẹ, đó là hiếu. Nếu chỉ nghĩ “đừng niệm Phật, sợ nhọc 

nhằn  tâm  lực;  đừng  ăn  chay,  sợ  rằng  chẳng  hợp  phép  dinh  dưỡng”  là 

hiếu thì  lòng  hiếu  ấy  giống như  La  Sát  nữ  yêu  thương  con  người vậy. 

Lòng hiếu ấy phá hoại đạo nghiệp của mẹ, khiến cho cụ vốn có thể liễu 

sanh thoát tử lại đâm ra ở mãi trong sanh tử. Lòng hiếu ấy chính là lòng 

hiếu  “đã  xô  xuống  giếng,  lại  còn  quăng  đá”,  khiến  cho  mẹ  ông  chẳng 

được siêu sanh, đọa lạc suốt kiếp. Hiếu thì có hiếu đấy, nhưng chẳng biết 

[hiếu như vậy] hóa ra là ngỗ nghịch! Ông đã làm công chức, về mặt hình 

tích chẳng cần phải thể hiện vẻ tu trì, nhưng trong tâm địa há chẳng thể 

thường ức niệm ư? Giống như ông nhớ mẹ, ai cấm ông trong tâm thường 

nhớ nghĩ mẹ? Ông nêu ra những sự trở ngại ấy, hoàn toàn là luận trên 

hình  tích,  chứ  không  phải  luận  trên  tâm  địa!  Hiện  nay  thời  cuộc  nguy 

ngập  như  thế,  nếu  vẫn  chẳng  chịu  thầm  niệm  Phật  trong  tâm,  chuyện 

tương lai rốt cuộc chẳng biết giải quyết ra sao? Ông đọc Văn Sao, Gia 

Ngôn Lục, những gì nói trong ấy chẳng đủ để giải quyết mối nghi [của 

ông], cứ cần phải có một lá thư vài trăm chữ mới thỏa lòng mong ngóng, 

115

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

đều là do thường ngày chẳng chịu thể hội, quán sát mà ra. Hãy nên dùng 

lòng  chân  hiếu để khuyên lơn  các  nàng dâu,  và  thường  xuyên  tự hành 

mật niệm (niệm thầm) thì lợi ích lớn lắm! 

62. Thư trả lời cư sĩ Ngô Huệ Di và La Huệ Chú    

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Pháp môn Tịnh Độ chú trọng nơi Tín - Nguyện, có kẻ chẳng biết cho 

nên hoặc cầu phước báo nhân thiên, hoặc cầu đời sau làm Tăng để hoằng 

dương Phật pháp, độ thoát chúng sanh. Những loại tâm niệm ấy đều phải 

trừ khử sạch sẽ; nếu có mảy may sẽ chẳng thể vãng sanh! Vãng sanh là 

siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Không vãng sanh thì tuy một 

đời, hai đời chẳng mê, chắc chắn khó lòng vĩnh viễn chẳng mê. Hễ mê 

thì do có phước tu trì, bèn tạo nghiệp đáng sợ lắm! Ác nghiệp đã tạo, ác 

báo tự xảy đến, cầu thoát tam đồ chỉ sợ chẳng có ngày đâu! 

Lại  nữa,  người  niệm  Phật  phải  nên  khuyên  quyến  thuộc  trong  nhà 

cùng sanh tín tâm, cùng thường niệm Phật để chuẩn bị cho cha mẹ và 

các quyến thuộc trong nhà người ấy hễ có ai mạng chung liền trợ niệm 

cho. Nếu không, chẳng những không thể giúp cho [người sắp chết giữ 

được] chánh niệm, mà trái lại còn làm cho [người ấy] sanh khởi những 

tâm sân hận, ái luyến v.v…  (tắm rửa sẵn, thay áo làm mất chánh niệm. Nếu dời 

 động khiến cho [người sắp mất] bị đau đớn bèn sanh sân hận. Sân hận thì có thể đọa 

 vào loài độc trùng. Nếu đối trước [người sắp mất] khóc lóc, người ấy liền sanh ái 

 luyến. [Những chuyện này] đều làm mất chánh niệm, vĩnh viễn không mong chi được 

 vãng sanh, buồn thay!)  Người  không  niệm  Phật  còn  chẳng  đến  nỗi  bị  tổn 

hại lớn, chứ người niệm Phật hễ bị phá hoại, chánh niệm mất sạch, muốn 

được vãng sanh trọn không thể được! Từ đấy luân hồi trong lục đạo suốt 

kiếp dài lâu, đều là do bị bọn quyến thuộc ấy gây nên. 

Nếu bọn họ chẳng phát tâm thì nên đem chuyện thời cuộc nguy hiểm, 

hễ chí thành niệm Phật chắc chắc gặp dữ hóa lành ra khuyên lơn. Nếu là 

nữ  nhân  mà  chịu  niệm  Phật  thì  chắc  chắn  không bị  đau  khổ  trong  khi 

sanh nở. Nếu nữ nhân lúc bình thường chẳng biết niệm Phật, khi sanh nở 

hết  sức  đau  khổ  mà  chịu  chí  thành  niệm   “nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ 

 Tát” , chắc chắn lập tức an nhiên sanh nở. Điều này linh cảm tột bậc, hãy 

nên nói với hết thảy bạn bè và những người quen biết, khiến cho họ ai 

nấy đều được sanh con tốt lành, lại còn làm cho cả mẹ lẫn con đều được 

yên vui, cùng gieo thiện căn. Có kẻ ít hiểu biết cho rằng lúc sanh nở lõa 

116

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

lồ bất tịnh, hễ niệm sẽ bị tội, chẳng biết đây là chuyện liên quan đến tánh 

mạng, chớ nên đem nghi thức lúc bình thường vô sự mà bàn. Ví như con 

cái té trong lửa, nước, vừa gọi cha mẹ, cha mẹ liền đến cứu giúp ngay, 

chắc chắn chẳng vì [con cái] mũ áo không tề chỉnh, thân thể chẳng sạch 

sẽ mà không cứu! Nếu do vậy mà chẳng cứu thì cũng chẳng đáng gọi là 

Phật, Bồ Tát! Nếu là lúc bình thường, cố nhiên nên cạn lòng thành, tận 

lòng kính, chẳng được lấy chuyện trong khi sanh nở làm lệ. 

Con người chẳng có ai không yêu thương con cái, nếu dạy con cái 

niệm Phật, niệm Quán Âm từ nhỏ, sẽ tiêu trừ được nghiệp chướng, tăng 

trưởng thiện căn mà chẳng hay chẳng biết. Huống chi kẻ tự mình thường 

niệm Phật, lúc lâm chung ắt càng chẳng nên khuấy rối, càng phải dùng 

niệm  Phật  để  giúp  đỡ  ngõ  hầu  [người  ấy]  quyết  định  vãng  sanh  Tây 

Phương. Trong hiện thời, niệm Phật, niệm Quán Âm, gặp dữ hóa lành là 

điều chắc chắn. Quang già rồi, tinh thần chẳng đủ, chỉ nên đọc kỹ Văn 

Sao, y theo đó tu hành sẽ liền được lợi ích, đừng nên thường xuyên gởi 

thư để khỏi tự phiền, phiền người! 

63. Thư trả lời cư sĩ Thang Huệ Chấn  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Người  đang  độ  thiếu  niên  nếu  chẳng  gặp  được  thầy  lành  bạn  tốt, 

ngày ngày qua lại với lũ bạn nhậu nhẹt, tà vạy sẽ nguy hiểm muôn phần. 

Nặng thì không bao lâu sẽ chết, nhẹ thì cũng thành yếu ớt, hoặc thành 

tàn phế. Xét đến nguyên do, đều là do chúng cứ nghĩ tìm hoa hỏi liễu là 

vui,  chẳng  biết  là  chuyện  thảm  khốc,  hoặc  giống  như giết người,  hoặc 

giống như giết hại con cháu đời đời. Những kẻ ham ăn chơi thường mắc 

bệnh phong tình, con cái sanh ra lúc nhỏ còn chưa thấy gì, đến khi mười 

hai, mười ba tuổi, tới lúc dậy thì sẽ thấy rõ. Con lại truyền cho con, cháu 

truyền cho cháu, chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng đau đớn ư? Cha ông là 

Châu  Tử  Quyền  bán  thân  bất  toại  sợ  rằng  cũng  là  do  tham  sắc  mà  ra. 

Chớ nên tham tà sắc, dẫu vợ chồng sống với nhau cũng chớ nên tham 

đắm. Hễ tham thì sẽ bị mất mạng hay sanh bệnh! 

Người  ấy  đã  phát  tâm  muốn  quy  y,  hãy  nên  chí  thành  niệm  thánh 

hiệu  “nam-mô A Di Đà Phật”  và  “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” , hết 

thảy  tạp  niệm  trong  tâm  nhất  loạt  chẳng  cho  khởi  lên,  sửa  lỗi  hướng 

thiện, và kiêng giết, ăn chay. Cần phải vĩnh viễn dứt bỏ chuyện ăn nằm; 

nếu  chưa  phải  là  khi  bệnh  tình  đã  bình  phục  hơn  một  năm,  muôn  vàn 

117

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chẳng được gần gũi phụ nữ! Nếu không, muôn phần khó lành bệnh được! 

Lại nên dạy vợ con ông ta cũng nên niệm Phật và niệm Quán Âm cho 

ông ta. Nếu thật sự chí thành sẽ mau được lành bệnh. Nay đặt pháp danh 

cho ông ta là Huệ Thoát, nghĩa là dùng trí huệ để thoát trừ những tập khí 

xấu  trước  kia,  lại  do  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  vĩnh  viễn thoát 

khỏi nỗi khổ sanh tử luân hồi, thường hưởng sự vui chân thường vô lậu, 

thì do cơn bệnh ngặt này mà được lợi ích lớn lao, vợ con người ấy cũng 

nhờ đây mà cùng được thoát khổ hưởng vui, may mắn lắm thay! 

Ông ta đã không thể cử động được thì suốt ngày dùng tâm chí thành 

niệm Phật, hoặc niệm lớn tiếng, hoặc niệm nhỏ tiếng, hoặc niệm thầm 

trong  tâm  đều  được.  Niệm  ra  tiếng  thì  có  thể  niệm  sáu  chữ,  chứ  niệm 

thầm trong tâm thì nhiều chữ quá sẽ khó niệm, nên niệm bốn chữ. Bất 

luận niệm lớn tiếng hay nhỏ tiếng, đều phải trong tâm niệm cho rõ ràng 

rành rẽ, miệng niệm cho rõ ràng rành rẽ, tai nghe cho rõ ràng rành rẽ. 

Tuy chẳng thể lễ bái, trong tâm thường phải giữ lòng cung kính như đối 

trước Phật, như té vào lửa - nước cầu xin cứu giúp, trọn chẳng dám khởi 

một tâm niệm không chánh đáng. Từ sáng đến tối, ngủ thì để  mặc đó, 

thức dậy lại niệm tiếp. Lấy niệm Phật làm bổn  mạng nguyên thần của 

chính mình thì sẽ có thể tiêu trừ nghiệp chướng, tăng trưởng thiện căn, 

có thể hy vọng lành bệnh yên thân. Lành bệnh rồi vẫn chẳng được buông 

bỏ,  [cứ  tiếp  tục  niệm  Phật]  ngõ  hầu  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh 

thoát tử, vãng sanh Tây Phương. 

Hiện thời là tình thế hoạn nạn, nếu chịu chí thành niệm Phật liền có 

thể gặp dữ hóa lành. Hàng nữ nhân trong nhà nếu chịu niệm Phật chắc 

chắn chẳng mắc họa sanh khó. Dẫu là người lúc bình thường chẳng niệm 

Phật, đến khi sanh nở, sanh không được, chịu chí thành niệm  “nam-mô

 Quán Thế Âm Bồ Tát”  chắc chắn sẽ tức khắc an nhiên sanh nở. Chớ nên 

nói “lõa lồ bất tịnh, niệm sẽ mắc tội!” Trong lúc bình thường thì cần phải 

cung kính, sạch sẽ. Nếu mũ áo không tề chỉnh, thân thể chẳng sạch sẽ, 

hoặc đang tắm rửa, tiêu tiểu, và khi ngủ nghỉ, đều nên niệm thầm trong 

tâm, chớ nên niệm ra tiếng. Chỉ khi sanh nở, nên niệm ra tiếng, đừng nên 

niệm  thầm.  Những  người  săn  sóc  chung  quanh  cũng  niệm  giúp  cho 

người ấy thì đôi bên đều có công đức lợi ích. Nên đưa thư này cho ông ta 

xem và làm cho hết thảy mọi người đều biết thì mới có lợi ích cho ông ta 

được! 

118

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

64. Thư trả lời sư Hựu Chân và cư sĩ Giác Tam  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Người niệm Phật hãy nên cung kính, chí thành, từng câu từng chữ 

trong  tâm  niệm  cho  rõ  ràng,  rành  mạch,  miệng  niệm  cho  rõ  ràng  rành 

mạch. Nếu làm được như thế, dẫu chẳng thể hoàn toàn không có vọng 

niệm,  nhưng  cũng  chẳng  đến  nỗi  quá  đáng.  Có  lắm  kẻ  chỉ  mong  lẹ, 

mong nhiều, thuận miệng niệm ào ào, cho nên không có hiệu quả! Nếu 

có thể nhiếp tâm thì mới gọi là người niệm Phật thật sự. Đại Thế Chí Bồ 

Tát đã ví dụ  “như con nhớ mẹ” , trong tâm con chỉ nghĩ đến mẹ, những 

cảnh khác đều chẳng phải là chuyện trong tâm chính mình. Vì thế có thể 

cảm ứng đạo giao. Lại nói:  “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế, đắc 

 Tam Ma Địa87, tư vi đệ nhất”  (nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc 

Tam Ma Địa (tức tam-muội), ấy là bậc nhất). Nói  “khiến cho tâm, miệng, 

 tai đều được rõ ràng”  chính là pháp tắc nhiếp trọn sáu căn vậy  (Tâm là Ý

 Căn, miệng là Thiệt Căn).   Tâm  và  miệng niệm  hợp  cùng  tai  nghe  thì  mắt, 

mũi quyết định chẳng đến nỗi rong ruổi theo bên ngoài, thân cũng chẳng 

đến nỗi láo xược, phóng túng. Người đời nay niệm Phật phần nhiều đều 

chẳng chịu nỗ lực nên không có hiệu quả gì. 

Lại nữa, khi không niệm Phật, vọng tưởng tuy nhiều nhưng không 

cách nào biết được, chứ không phải là lúc không niệm thì không có vọng 

tưởng! Ví như đối với hư không trong nhà, dẫu mắt cực tốt cũng không 

thể thấy được bụi bặm. Nếu từ khe cửa sổ soi vào một tia nắng, sẽ thấy 

bụi  bặm  trong  tia  nắng  chao  lên  đảo  xuống  không  khi  nào  ngừng,  khi 

ánh  sáng  chưa  chiếu  đến nơi, vẫn  chẳng thấy  có bụi bặm!  Vì  thế,  biết 

rằng: Khi niệm Phật mà nhận biết có vọng tưởng thì đấy vẫn là cái hay 

của  việc  niệm  Phật.  Lúc  không  niệm  Phật,  hoàn  toàn  bị  vùi  lấp  trong 

vọng tưởng cho nên không biết! 

Lại  nữa,  pháp  Niệm  Phật  khẩn  yếu  nhất  là  có  lòng  tin  chân  thật, 

nguyện thiết tha. Hễ có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, dẫu chưa đạt 

đến nhất tâm bất loạn vẫn có thể cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng 

sanh. Nếu không có tín - nguyện, dẫu tâm không có vọng niệm thì vẫn 

87 Tam Ma Địa (Samādhi), còn dịch là Tam Muội, Tam Ma Đề, Tam Ma Đế. Dịch ý là Đẳng 

Trì, Chánh Định, Định Ý, Điều Trực Định, hay Chánh Tâm Hạnh Xứ, có nghĩa là xa lìa hôn 

trầm, lao chao, chuyên tâm trụ vào một cảnh. Do quá nhiều ý nghĩa, chữ này thường được 

dùng dưới dạng dịch âm, chứ không dịch nghĩa. Thông thường, Tam Ma Địa được hiểu là 

quán tưởng ngưng lặng cho trí huệ rạng ngời, để đoạn trừ được hết thảy phiền hoặc, hòng 

chứng đắc chân lý. 

119

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chỉ là phước báo nhân thiên vì chẳng tương ứng với Phật. Do vậy, đương 

nhiên phải chú trọng nơi tín - nguyện cầu sanh Tây Phương. Thật sự có 

tín  -  nguyện,  vọng  sẽ  tự  hết.  Nếu  lúc  bình  thường  có  vọng  tưởng  quá 

mức,  muốn  đắc  thần  thông,  được  danh  dự,  được  duyên  pháp,  đắc  đạo 

v.v… hoàn toàn lấy vọng tưởng làm bản tâm của chính mình như vậy thì 

càng tinh tấn, dũng mãnh, những thứ vọng tưởng ấy càng nhiều càng lớn! 

Nếu chẳng giác chiếu để dứt trừ vĩnh viễn những vọng tưởng ấy thì sau 

này vẫn bị ma dựa phát cuồng, há nào phải chỉ có vọng tưởng mà thôi ư? 

Vì thế, phải miệt mài đoạn dứt những thứ vọng tưởng quá mức ấy. 

Thực hiện công khóa thì nên y theo chương trình của công khóa. Khi 

[đi kinh hành] niệm Phật xong trở về chỗ, niệm thêm [danh hiệu] hai vị 

Phật  Thích  Ca,  Dược  Sư  cũng  không  ngại  gì.  Luận  theo  mặt  lý  thì  lễ 

Phật  trước  khi  chưa  niệm  chính  là  lễ  Phật  Thích  Ca.  Người  đời  phần 

nhiều xử sự theo tình cảm, không ai chẳng cầu tiêu tai, tăng tuổi thọ; vì 

thế, niệm thêm Phật Dược Sư. Thật ra, oai thần công đức của A Di Đà 

Phật bằng với oai thần công đức của mười phương ba đời hết thảy chư 

Phật, chứ không phải là niệm A Di Đà Phật chẳng thể tiêu tai, tăng tuổi 

thọ! 

65. Thư trả lời cư sĩ Trần Kỳ Xương  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Xem  bài  văn phát  nguyện  đã tu  chỉnh,  có  thể  nói  là  “đại  nguyện”. 

Đối  trước  Phật  phát  nguyện  hãy  nên  bày  tỏ  giản  lược.  Bài  văn  [phát 

nguyện] do các hạ đã soạn chính là lời phát biểu trước người khác và lời 

đề xướng, hướng dẫn, sao có thể gọi là bài văn sánh bằng bài văn [phát 

nguyện] của ngài Liên Trì, nào có hữu ích chi đâu? Hiện thời rõ ràng là 

một ông Tăng phàm phu đối trước Phật phát nguyện mà vẫn dùng hai 

chữ “thượng - hạ”88 thì thật là thất lễ quá sức! Công khóa [do các hạ] đã 

lập ra nếu tuyệt đối không có chuyện gì thì còn có thể thực hiện được, 

chứ nếu có cha, mẹ, vợ, con, lại còn phải chữa trị khắp các chứng bệnh, 

không ai mời mà từ chối được; chỉ nội một chuyện này đã khó thể ứng 

phó được, huống gì là công khóa sớm, trưa, chiều ư? Các hạ và Quang 

88 “Thượng - hạ” là cách tôn xưng danh hiệu một vị Tăng, chẳng hạn, thay vì nói sỗ sàng 

“kính  bạch  hòa  thượng  Trí  Tịnh”,  ta  thường  nói  “kính  bạch  Hòa  Thượng  thượng  Trí  hạ 

Tịnh” để tỏ lòng tôn kính. Ở đây, ông Tăng tự xưng pháp danh của mình mà cũng thêm vào 

hai chữ “thượng - hạ” nên bị Tổ chê là thất lễ. 

120

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

hoàn  toàn  khác  đường,  Quang  một  bề  giản  lược,  các  hạ  một  mực  phô 

trương, xin đừng lui tới tốt hơn! 

Sách Long Thư [Tịnh Độ] Văn dạy niệm ba mươi sáu vạn ức mười 

một vạn chín ngàn năm trăm đồng danh đồng hiệu A Di Đà Phật, chuyện 

này  nên  luận  trên  phương  diện  dụng  công,  chớ  nên  luận  theo  phương 

diện  nhiều  hay  ít!  [Nếu  đem  so  sánh]  một  câu  này  (tức  câu  niệm   “ba

 mươi  sáu  vạn  ức  mười  một  vạn  chín  ngàn  năm  trăm  đồng  danh  đồng 

 hiệu A Di Đà Phật”) với chuyện chỉ niệm sáu chữ Phật hiệu thì tuy mỗi 

ngày  niệm  được  mười  vạn  câu,  niệm  suốt  trăm  năm,  vẫn  chẳng  bằng 

được số lượng [đức Phật trong] một câu này. [Tức là số lượng đức Phật 

được  niệm  bởi]  kẻ  niệm  sáu  chữ  niệm  suốt  một  đời  chẳng  bằng  [số 

lượng đức Phật được] niệm [bởi] một câu này. Nhưng kẻ niệm một câu 

này dẫu có tín nguyện vẫn chưa chắc có thể được vãng sanh89, còn kẻ 

niệm [sáu chữ] suốt đời nhưng có tín nguyện thì chắc chắn có thể vãng 

sanh! Nên y theo quy định do chư Tổ đã thành lập mà niệm sáu chữ danh 

hiệu, đừng tính toán nhiều hay ít! Phải biết: A Di Đà Phật là Pháp Giới 

Tạng Thân, tức là một danh hiệu [A Di Đà Phật] này gồm trọn danh hiệu 

của mười phương tam thế hết thảy chư Phật, nào phải chỉ có ba mươi sáu 

vạn ức mười một vạn chín ngàn năm trăm mà thôi ư? Ai nấy đều có tâm, 

có hạnh, có chí [khác biệt]. Đã hỏi đến, tôi bèn chẳng ngại gì nói thẳng! 

Đã khác đường lối, ắt chẳng nên gặp gỡ. Quang là kẻ vô tri vô thức, nào 

đáng gọi là bậc tông tượng90 của Tịnh Độ! Há chẳng khiến cho người ta 

hổ thẹn không chốn dung thân ư? 

66. Thư gởi cư sĩ Nguyễn Hòa Khanh 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Trước  kia, ông  Trần  Dự  Đường  gởi thư đến  cho  biết  có sáu người 

thiện nữ xin quy y, nhờ gởi thư về cho các hạ để chia ra giao [cho những 

người ấy]. Lại nói: bà Thích nhà họ Nguyễn quy y lần trước, pháp danh 

89 Sở dĩ có tín nguyện mà vẫn chưa chắc được vãng sanh là vì tâm không chuyên nhất. Thêm 

nữa, ỷ vào số lượng đức Phật niệm trong mỗi câu rất nhiều sẽ rất dễ nẩy sanh giải đãi, không 

miên mật trì danh hiệu Phật nên vọng tưởng khó thể khuất phục được! 

90 Tông tượng: Tượng (匠) là người thợ. Bậc sư trưởng có thể đào tạo các đệ tử thành tựu 

Giới - Định - Huệ, phẩm đức kiêm ưu ví như người thợ khéo chế tạo vật dụng tinh vi nên 

được gọi là Sư Tượng. Vị thầy có thể hoằng dương mạnh mẽ một Tông cũng giống như vậy, 

nên được gọi là Tông Tượng. 

121

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Đức Chánh chính là phu nhân của các hạ. Biết cư sĩ học Phật nhiều năm, 

người nhà đều được cảm hóa, thật đáng bội phục. Chẳng biết cư sĩ có tin 

tưởng  chắc  chắn  nơi  pháp  Tịnh  Độ  hoành  siêu  hay  chăng?  Nay  đã  có 

nhân duyên này, chẳng ngại bày tỏ đại lược nỗi lòng. Suốt một đời đức 

Như Lai đã nói ra vô lượng vô biên pháp môn, tìm lấy pháp trực tiếp, 

nhanh chóng nhất thì không gì hơn được tham Thiền. Nếu là bậc thượng 

căn, nghe một ngộ được cả ngàn, đắc Đại Tổng Trì91, nhưng đấy vẫn còn 

là ngộ chứ chưa phải là chứng! Người có thể thật sự đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh thì trong đời Mạt quả thật chẳng thấy được mấy ai! 

Những kẻ khác phần nhiều đều là nhận lầm tin tức. Cái được gọi là Ngộ 

đó, phần nhiều đều là “thác ngộ” (錯誤: lầm lẫn), ít có kẻ ngộ thật sự! 

Dẫu thật sự ngộ thì vẫn còn cách xa chuyện liễu sanh tử nhiều lắm! Vì 

tuy  được  khai  ngộ,  vẫn  cần  phải  dùng  đủ  mọi  phương  tiện  để  đối  trị 

phiền não tập khí từ bao kiếp đến nay khiến cho hết sạch không còn sót 

thì mới có thể liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Nếu phiền não 

đã đoạn được chừng bao nhiêu đó, nhưng vẫn còn mảy may chưa đoạn 

hết thì vẫn cứ sanh tử y như cũ, không thoát ra được! 

Nếu chỉ nghĩ “hiểu được tự tâm chính là đạo”, ngoài ra không tu trì 

gì  cả  thì  sự  hiểu  lầm  ấy  chẳng  nhỏ  đâu!  Nếu  hiểu  biết,  [nhưng  không 

thấy] có phiền não nào để được cả, thì có thể gọi là “đắc đạo”, người như 

vậy đã có thể chém đứt căn bản sanh tử cho nên có thể liễu sanh thoát tử. 

Nếu  tuy  hiểu  biết,  nhưng  phiền  não  chưa  đoạn  thì  làm  sao  có  thể  liễu 

sanh thoát tử cho được? So với kẻ chẳng nhận biết, tuy người ấy cao trỗi 

hơn nhiều lắm, nhưng sanh tử chẳng liễu thì lại phải thọ sanh, hoặc đâm 

ra mê muội, đáng sợ vô cùng! Đó là nói về người thật sự khai ngộ đấy 

nhé, còn những kẻ tưởng lầm là ngộ, càng khỏi cần phải nói đến nữa! Ấy 

là vì pháp Tham Thiền chính là pháp môn cậy vào Tự Lực, cho nên đem 

91 Tổng Trì (Dhāranī), còn dịch là Đà Ra Ni, Năng Trì, Năng Giá (có khả năng ngăn che), 

đều có nghĩa là huệ lực có khả năng  gìn giữ,  ghi nhớ hết thảy vô lượng Phật pháp chẳng 

quên mất. Hiểu theo nghĩa rộng, Tổng Trì có nghĩa là khả năng ghi nhớ không quên mất. Từ 

một nghĩa, một pháp có thể liên tưởng, nhớ được hết thảy pháp, hết thảy nghĩa, không quên 

mất, không sai sót. Theo Đại Trí Độ Luận, Tổng Trì gồm có bốn loại là Văn Trì Đà Ra Ni 

(năng lực nghe không quên mất), Phân Biệt Tri Đà Ra Ni (năng lực phân biệt biết hết thảy tà 

- chánh, tốt - xấu), Nhập Âm Thanh Đà Ra Ni (khả năng nghe hiểu hết thảy mọi ngôn ngữ 

âm thanh, nhưng không đắm trước, sân hận), Tự Nhập Môn Đà Ra Ni (nghe những chú ngữ 

bí mật liền có thể thông đạt Thật Tướng hết thảy các pháp). Du Già Sư Địa Luận lại nêu lên 

bốn loại khác là Ngữ Đà Ra Ni, Chú Đà Ra Ni, Nhẫn Đà Ra Ni và Nghĩa Đà Ra Ni. Do có 

nhiều loại Tổng Trì nên kinh luận thường nói là “vô lượng tổng trì môn”. Đại Tổng Trì là 

thông đạt bốn môn Tổng Trì nói trên. 

122

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

so với pháp môn Niệm Phật về mặt lợi ích thì thật chẳng khác nào một 

trời, một vực! 

Pháp môn Niệm Phật chính là pháp môn đặc biệt trong những pháp 

môn [đã được giảng] trong suốt một đời đức Như Lai, thích hợp khắp ba 

căn, gồm thâu lợi - độn. Bậc Thượng Thượng Căn như các vị đại Bồ Tát 

Văn Thù, Phổ Hiền chẳng thể vượt ra ngoài pháp này, kẻ Hạ Hạ Căn như 

phường đại tội nhân Ngũ Nghịch, Thập Ác cũng có thể dự vào trong ấy. 

Chỉ cần có đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha thì đều có thể cậy 

vào Phật từ lực, đới nghiệp vãng sanh. Nếu đã đắc tam-muội và đã đoạn 

dứt phiền não, hễ được vãng sanh sẽ liền dự vào địa vị đại Bồ Tát. Hết 

thảy pháp môn đều lưu xuất từ pháp môn này, hết thảy pháp môn đều 

quy hoàn pháp môn này  (gọi là “vãng sanh Tây Phương để mong viên mãn Phật 

 quả”).  Dường như nông cạn nhưng sâu chẳng thể lường, tợ hồ nhỏ nhoi 

nhưng lớn lao không gì chẳng bao trùm. Mười phương ba đời hết thảy 

chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh  không  vị  nào 

chẳng cậy vào đạo thành thủy thành chung này. 

Sợ cư sĩ chưa gặp được người thật sự biết Tịnh Độ, chắc sẽ coi pháp 

này là thiển cận, bèn chuyên dốc sức nơi pháp Thiền minh tâm kiến tánh, 

cho rằng “hiểu biết được tự tâm là đã giải quyết xong rồi”. Bởi thế, khôn 

ngăn dông dài một phen. Nếu lời Quang chẳng đáng tin, xin hãy đọc kỹ 

Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục và bộ Văn Sao của Quang 

sẽ chẳng nghĩ Quang sai lầm, bịa đặt. Nếu thật sự biết sự hơn - kém giữa 

Phật lực và tự lực, chắc chắn chẳng đến nỗi vẫn còn chấp vào chuyện chỉ 

suy xét tự tâm, cho rằng “hiểu được [cái tâm] chính là đạo, chẳng cần 

phải niệm Phật cầu sanh Tây Phương”. Cổ nhân như sư Viên Quán92 biết 

92 Viên Quán (còn có tên là Viên Trạch) là một vị cao tăng đời Đường, không rõ sanh năm 

nào,  quê  quán  tại  đâu.  Sư  sống  tại  thành  Lạc  Dương,  bẩm  tánh  hoạt  bát,  chất  phác,  thích 

nghiên cứu Phật học, nhưng cũng rất ưa tạo tác tài sản thế gian. Sư mua được nhiều ruộng 

đất, vườn tược, nên người đương thời gọi Sư là Không Môn Nông Mục Phú Nhân (phú nông 

chăn nuôi giàu có trong cửa Thiền). Sư rất giỏi âm nhạc. Một người bạn tri giao của sư là Lý 

Nguyên, do cha là Lý Trừng bị giặc thảm sát, bèn cúng hết gia sản vào chùa Huệ Lâm. Mỗi 

bữa theo tăng chúng Huệ Lâm chỉ ăn một bữa. Lý Nguyên ham học tiên thuật luyện đan nên 

bèn khẩn khoản yêu cầu sư Viên Quán cùng sang Tứ Xuyên triều bái các núi Thanh Thành, 

Nga Mi v.v… để cầu tiên dược. Viên Quán muốn từ Trường An đi theo ngõ Tà Cốc, nhưng 

Lý Nguyên muốn từ Kinh Châu đi vào Tam Hiệp. Hai người cứ dùng dằng tranh chấp cả nửa 

năm không quyết định được. Đến khi Lý Nguyên cho biết ông ta không muốn theo đường 

Lạc Dương hay Trường An là vì không muốn chạm mặt những quan chức quen biết trong 

triều đình. Viên Quán bèn đồng ý đi theo lối Kinh Châu. Khi thuyền vừa đến Nam Phố, gặp 

nước ngược phải cắm thuyền, trông thấy một phụ nữ mặc áo gấm đội một cái vò nhỏ ra sông 

lấy nước, Viên Quán trông thấy bèn cúi đầu buồn khóc: “Sở dĩ ta không muốn đi con đường 

123

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

được quá khứ - vị lai vẫn chẳng thể liễu thoát. Sở ngộ về Thiền của Ngũ 

Tổ Giới, Thảo Đường Thanh, người đời nay há có bén gót được chăng, 

nhưng họ vẫn phải thọ sanh trở lại! Do vậy, biết: Phàm phu quyết định 

phải tu pháp môn đặc biệt do đức Phật khai thị thì bất luận căn tánh như 

thế nào đều có thể liễu sanh thoát tử do cậy vào Phật lực vậy. Nếu cậy 

vào Tự Lực, sợ rằng có mộng cũng mộng không được! Chẳng biết cư sĩ 

có chịu tin lời này hay chăng? 

67. Thư trả lời cư sĩ Trầm Thọ Nhân  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931)  



Nhận được thư ông từ ba hôm trước, biết lệnh lang93 là Hà Sanh đã 

niệm Phật vãng sanh. Tuy về Thế Đế, tựa hồ [đó là] chuyện bất hạnh, 

nhưng vãng sanh là đã siêu phàm nhập thánh, quả thật là may mắn lớn 

lao.  Nên luận  theo  Thật  Tế,  đừng  chấp  vào  tướng thế gian  rồi  sanh bi 

cảm. Nay những kẻ mù quáng, khuấy rối đều do cha mẹ họ mong mỏi họ 

sẽ hưng gia lập nghiệp, vẻ vang tổ tông, nhưng chẳng biết cách nuôi dạy, 

nên đều trở thành những kẻ ác tự hại, hại người, hại đời. Do vậy, con 

người phải mở rộng tầm mắt để nhìn thì trong tâm sẽ thản nhiên, không 

lo lắng. 

Chùa Báo Quốc có tất cả bốn mươi hai vị Tăng, ai nấy đều có chức 

trách, chẳng thể làm Phật sự. [Với số tiền] một trăm đồng ông đã gởi, tôi 

bảo chùa Linh Nham lập một bài vị trong Niệm Phật Đường. Chùa Linh 

Nham niệm Phật có thể coi là bậc nhất trong vùng Giang - Chiết, công 

khóa mỗi ngày chẳng khác gì khi đả Phật thất! Khi đả thất chỉ thêm ba 

lượt  hồi  hướng  sáng,  trưa,  tối.  Chùa  này  thuộc  địa  phương  của  Hòa 

Thượng Chân Đạt chùa Thái Bình, gần đây đã đổi thành [đạo tràng] thập 

phương, chuyên môn niệm Phật. Phàm những chuyện như niệm kinh, bái 

này là sợ gặp bà ta”. Lý Nguyên hỏi: “Từ khi vào đến Tam Hiệp, những phụ nữ ăn mặc như 

thế này cũng không hiếm. Sao với chỉ mình bà này, Sư lại khóc lóc?” Sư đáp: “Bà này họ 

Vương, sẽ là nơi ta thác sanh. Bà ta mang thai đã ba năm vẫn chưa sanh được, vì ta không 

chịu vào bụng mẹ. Nay đã trông thấy không thể trốn tránh được nữa! Đợi đến khi ta sanh 

xong, ba ngày sau đến thăm ta, ta sẽ cười một tiếng làm tin. Mười hai năm sau, đêm Trung 

Thu lại hẹn gặp nhau ngoài chùa Thiên Trúc ở Tiền Đường, Hàng Châu”. Sư nói xong liền 

tịch. Sự việc sau này xảy ra đúng như lời Viên Quán đã nói. Khi trở về chùa Huệ Lâm, Lý 

Nguyên thấy Sư đã ghi chép sẵn việc này trong một trang giấy kẹp trong một cuốn kinh, mới 

biết Sư biết trước nhân quả nhưng vẫn không thể nào tránh né được. 

93 Danh xưng để gọi con trai người khác nhằm tỏ ý tôn trọng. 

124

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

sám, Phóng Diệm Khẩu, làm đàn Thủy Lục, giảng kinh, truyền giới, thâu 

nhận đồ đệ, truyền  pháp  v.v…  đều  chẳng  làm.  Quanh  năm  niệm  Phật, 

những tháng mùa Hạ nếu thuận tiện sẽ giảng pháp môn Tịnh Độ, chẳng 

chèo kéo người ngoài đến nghe. 

Nhận được thư ông thì trong ngày hôm sau tôi đã bảo Hoằng Hóa Xã 

đem những sách đã in trong một hai năm qua gởi đi mỗi loại một cuốn, 

chắc  là  ông  đã  nhận  được  rồi.  Lại  thêm  do  người  ta  thường  nhân  dịp 

nghỉ Tết đến thăm nhiều lắm, hiện thời không rảnh rang, đợi đến tháng 

Giêng  năm  sau  sẽ  vì  Hà  Sanh  niệm  Phật  suốt  ba  ngày  hầu  thỏa  tâm 

nguyện của ông. Mười đồng ông đã gởi sẽ dùng vào chi phí in sách. 

68. Thư trả lời cư sĩ Lý Đức Minh (hai lá thư) 

 (năm Dân Quốc 24 - 1935, ông này vốn có tên là Bỉnh Nam94)



1) Ngạn ngữ có câu: “Thiên hạ bổn thái bình, duy nhân tự nhiễu chi” 

(thiên hạ vốn thái bình, chỉ có con người tự khuấy rối). Người trí dùng 

trí để khuấy, kẻ ngu dùng dục để quậy. Mối họa do lòng dục khuấy nhiễu 

tuy khốc liệt, nhưng người ta còn biết được. Sự khuấy nhiễu của kẻ trí 

nếu chẳng phải là bậc tri kiến vượt trội sẽ chẳng thể biết được! Đã chẳng 

biết  là  khuấy  nhiễu,  lại  ngược  ngạo  coi  đó  là  đức.  Đấy  chính  là  cội 

nguồn gây nên đại loạn cho nước ta từ thuở mới có trời đất đến nay! Học 

thuyết  gây  lầm  lạc  cho  con  người  thật đáng sợ  sâu xa.  Văn  Vương  ân 

trạch thấm đến xương khô không biết mấy trăm năm, nhưng phong tục 

giết người để tuẫn táng95 phổ biến khắp thiên hạ, Mục Công là vua hiền 

của nước Tần còn giết một trăm bảy mươi bảy người để tuẫn táng. Ba vị 

họ Tử Xa96 cũng chẳng vì là hiền thần của đất nước mà được miễn! Còn 

những kẻ chẳng hiền bèn giết chóc nhiều hơn nữa, sao nỡ nói đến! 

Từ  khi  Phật  pháp  truyền  qua  phương  Đông,  nêu  thật  rành  rẽ  sự  lý 

nhân  quả  luân  hồi,  những  kẻ  “ngoảnh  mặt  về  phía  Nam  xưng  Trẫm” 

94 Vị này chính là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, thầy của hòa thượng Tịnh Không. Theo Tuyết Lư 

Lão Nhân Sự Lược trong Tuyết Lư Lão Nhân Tịnh Độ Tuyển Tập, cụ Lý Bỉnh Nam tên thật 

là Lý Diễm, tự là Bỉnh Nam, hiệu Tuyết Lư, pháp hiệu Đức Minh, biệt hiệu là Tuyết Tăng, 

hay Tuyết Tẩu, quê ở huyện Tế Nam, tỉnh Sơn Đông. 

95 Tuẫn táng: Đây là một phong tục mê tín của cổ Trung Hoa, chôn người sống theo người 

chết để người chết có người hầu hạ, bảo vệ. 

96 Tử Xa là một họ rất cổ của đất Tần. Thời Tần Mục Công, có ba vị đại phu cùng được coi 

là hiền thần, cùng thuộc họ Tử Xa là Tử Xa Yểm Tức, Tử Xa Trọng Hành và Tử Xa Kiềm 

Hổ. Cả ba vị này đều bị vương thất nhà Tần hạ lệnh giết tuẫn táng theo Tần Mục Công. 

125

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thuộc những đời sau cũng chẳng dám làm. Dẫu ông vua bạo ác vẫn cứ 

muốn làm như vậy, quyết chẳng dám coi đó là vẻ vang cũng như cho là 

giết càng nhiều càng sang! Nếu như cõi đời không có Phật pháp, nhân 

dân  ai  được  sống  trọn  hết  tuổi  thọ  ư?  Do  vậy,  tôi  nói:   “Nhân  quả  là 

 phương  tiện lớn  lao  để  thánh  nhân  thế  gian lẫn  xuất  thế  gian  bình  trị 

 thiên hạ, độ thoát chúng sanh”.  Ông Châu An Sĩ nói:  “Nhân nhân tri

 nhân quả, đại trị chi đạo dã. Nhân nhân bất tri nhân quả, đại loạn chi 

 đạo dã”  (Ai nấy biết nhân quả là đạo để thịnh trị vậy. Ai cũng chẳng biết 

nhân quả đấy chính là đường lối đại loạn). Họ Trình, họ Châu97 thiên tư 

cao trỗi, ăn trộm nghĩa lý từ kinh Phật để giải thích kinh điển Nho giáo, 

lại sợ người ta học Phật, nên đặc biệt xướng lên dị nghĩa, cho là nhân 

quả  báo  ứng,  sanh  tử  luân  hồi  do  đức  Phật  đã  nói  đó  thật  ra  đâu  có 

chuyện ấy, chẳng qua Phật mượn những chuyện ấy để lừa dối ngu phu, 

ngu phụ tuân phụng Phật giáo đấy thôi! Hơn nữa, con người chết đi, thân 

xác đã hư mất, thần hồn cũng phiêu tán, dù có băm - vằm - xay - giã, còn 

có chỗ nào để làm? Hơn nữa, thần hồn đã phiêu tán, còn có người nào để 

thác sanh nữa đây? 

Chuyện  ấy  là  chuyện  nông  cạn  nhất  trong  đạo  Phật,  nhưng  lại  là 

chuyện quan trọng nhất cho quốc gia xã hội. Họ đã đề xướng nhân quả 

luân hồi là hư vọng, sai lầm thì thiện không có gì để khuyên, ác không 

có gì để răn, khư khư ôm xuông “chánh tâm, thành ý” để làm cái gốc dạy 

dân,  giữ  yên  đất  nước,  chẳng  biết  nếu không  có nhân quả  luân  hồi  thì 

chánh tâm thành ý và không chánh tâm thành ý có khác biệt chi đâu, bất 

quá chỉ là hư danh mà thôi! Nếu đã thật sự là không có thì còn ai bận 

tâm đến cái hư danh ấy? Trong giới Lý Học từ đấy trở đi, không kẻ nào 

chẳng  lén  lút  xem  kinh  Phật,  nhưng  không  một  ai  chẳng  bài  bác  Phật 

pháp. Do chẳng đề xướng nhân quả nên ngược ngạo coi căn bản để trị 

quốc, trị dân, trị tâm là bàn xằng, thấy bậy! 

Mấy trăm năm qua vẫn còn duy trì được, vẫn còn có lễ giáo trên hình 

thức. Đến khi gió Âu dần dần thổi sang Đông, hoàn toàn ngả rạp theo 

gió Âu. Do không có căn bản nhân quả luân hồi nên mới thành phóng 

túng, quái quỷ, xa xỉ, tà vạy, không gì chẳng làm. Bản tâm của họ Trình, 

họ  Châu  thời  ấy  chính  là  [muốn]  nhờ  chuyện  hủy  Phật  để  bảo  vệ  đạo 

Nho, nhưng chẳng biết hủy Phật lại trở thành hủy Nho. Như hiện nay, 

Ngũ Kinh, Tứ Thư đã trở thành sách bị cấm đoán, trường học dù lớn hay 

nhỏ đều không cho học [những sách ấy]. Đấy là chứng cớ rõ ràng! Nho 

97 Tức Trình Di và Châu Hy, những người sáng lập ra Tống Nho, chủ trương Lý Học. 

126

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

và Thích vốn cùng nguồn, [bọn Lý Học] cho là tâm tánh khác hẳn với 

thân hình, mưu tính diệt trừ tâm tánh nhưng thân hình bị diệt trước! Nếu 

hai ông ấy có thiêng, sẽ chẳng cho những gì chính mình đã nói là đúng, 

sẽ hối hận còn không kịp! Những lời lẽ ấy tợ hồ xa cách nhưng thật ra 

rất gần gũi, người đọc sách nếu không hiểu rõ ràng chỗ quan yếu này thì 

xem  kinh  Phật  cũng  sanh  lòng  tín  ngưỡng,  đọc  những  sách  báng  Phật 

bên Lý Học cũng sanh lòng tín ngưỡng, Lý và Dục đánh lộn trong cùng 

một  tâm,  tự  lợi  và  lợi  tha  bị  chướng  ngại  lớn  lao!  Do  vậy,  tôi  nói  đại 

lược mối tệ ấy,  mong ông hãy suy xét thì những điều tương tự sẽ đều 

hiểu hết. 

Trang Hậu Trạch tuổi đã sáu mươi lăm, muốn thờ ông Tăng chỉ biết 

cơm cháo làm thầy, nên đặt pháp danh [cho ông ta] là Đức Phù, nghĩa là: 

Dùng nhân quả báo ứng, tín nguyện niệm Phật để làm pháp tự giúp mình, 

giúp người, khiến cho hết thảy những người đồng hàng khi sống làm bậc 

thánh hiền, mất đi sanh về thế giới Cực Lạc. Ông Phương Trưởng Long, 

tên  tự  là  Hàn  Tuyền,  dùng  tấm  lòng  trong  sạch  không  bon  chen,  cạnh 

tranh để nhuần thấm hết thảy nên có pháp danh là Đức Trạch. 

Một chữ Chiến quan hệ rất sâu, ranh giới giữa lòng ham muốn của 

con người và thiên lý nếu chẳng tận lực chiến đấu thì lý bị lòng dục che 

lấp, khiến cho lý ắt bị ẩn, lòng ham muốn tỏ rõ vậy. Khổng Tử [nói]  “tứ 

 thập [nhi] bất hoặc”  (bốn mươi tuổi không lầm lẫn) chính là [nói về] lúc 

lý  thắng,  dục  bị khuất  phục.  “Thất  thập sở  dục bất  du  củ”   (bảy  mươi 

tuổi  lòng  ham  muốn  chẳng  ra  ngoài  khuôn  khổ)  chính  là  thiên  hạ  thái 

bình, trọn không có chiến sự vậy! Khổng Tử nói:  “Ngã chiến tắc khắc” 

(ta đánh trận ắt thắng). Khổng Tử suốt đời chưa hề nắm binh quyền, sao 

dám  nói  “ta  đánh  trận  ắt  thắng”?  Đấy  chính  là  ý  chỉ  nhỏ  nhiệm  của 

Khổng Tử nhằm dạy con người  “chế ngự ý niệm để thành thánh hiền” 

vậy! Do vậy, đặt pháp danh là Đức Khắc. Thánh nhân rủ áo khoanh tay 

trị thiên hạ, điều cốt yếu chỉ là “vô dục”. Vô dục thì không phải chiến 

đấu, có dục thì phải chiến đấu dài dài cho đến khi ta lẫn người đều chết 

hết, tấm lòng mới chịu nguội lạnh. Nếu không, ắt sẽ mong người khác 

chết để riêng ta còn sống, quyết chẳng nghĩ đến sự thảm khốc của chiến 

tranh để tạm ngừng. Vu Bái Lâm nếu biết “pháp môn Tịnh Độ của đức 

Như Lai là trận mưa dầm cam lộ cho chúng sanh trong chín giới”, có thể 

giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng 

làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  tự  hành,  dạy  người  thì  một 

người xướng, trăm người hòa, nhìn nhau [bắt chước nhau] làm lành đông 

đảo lắm. Vì thế, đặt cho [ông ta] pháp danh là Đức Lâm. 

127

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Ông nói [bản thân] là người ở trọ, sợ không có người kế thừa. Nay 

bốn người này chính là những người có quê quán ở đấy, hãy nên bảo họ 

đem  pháp  môn  này  truyền  bá  vĩnh  viễn. Quang giúp  cho  ông  một tay, 

đem bốn mươi đồng tiền hương kính98 của bọn họ hoàn toàn dùng làm 

chi phí gởi sách khiến cho ông và bọn họ mỗi người có cái để bắt chước 

theo, chuyện tự hành, dạy người sẽ có căn cứ. Tôi sẽ liệt kê một danh 

sách [để gởi sách đi], phàm những bộ sách lớn và nghĩa lý sâu xa, hàm 

súc,  bốn  người  [các  ông]  mỗi  người  giữ  một  phần;  phàm  những  sách 

người thông thường cũng đọc được thì tùy tiện tặng cho người ta cũng 

như đem cho các tù nhân. Nhưng phải thiết tha dặn họ cung kính, chớ 

nên  giống  như  người  bình  thường  đọc  các  sách  Nho  trọn  chẳng  cung 

kính  tí  nào,  ngõ  hầu  được  lợi  ích,  chẳng  đến  nỗi  chuốc  lấy  tội  khinh 

nhờn, ô uế. Chuyện này hãy xem trong bài viết về “kính trọng sách, tiếc 

giấy chữ”, ở đây không viết cặn kẽ. 



2)  Đã  nhận  được  thư  của  ông  và  Huệ  Tu  v.v…từ  trước,  nhưng  do 

Hoằng Hóa Xã nói: Có hai trăm cuốn Kỹ Lộ Chỉ Quy99 (chỉ bảo lối về 

nơi đường rẽ) của ông Đức Khắc còn chưa gởi tới nên chưa viết thư trả 

lời. Ngày hôm qua, sách gởi ấy được gởi đến, Quang mục lực không đủ 

nên xem sơ qua hai ba bài, cảm thấy hay lắm bèn gắng sức xem ba bốn 

lần. Cả cuốn sách đều hay, nhưng có ba chỗ lầm lẫn, chẳng thể không 

nói rõ. 

Trang  năm  mươi  tám,  dòng  tám  và  chín,  “Sức  Chung  Tân  Lương, 

 Hoằng  Hóa  Xã  ở  Tô  Châu  tặng  đọc” ,  đây  là  một  cuốn  sách  nhỏ  nên 

cũng không phiền cho lắm. Trang sáu mươi hai, hàng thứ hai:  “Các sách

 Khuyến Thế Bạch Thoại Văn, Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam, Di Đà Kinh 

 Bạch Thoại Giải Thích, Sức Chung Tân Lương, Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao v.v… Hoằng Hóa Xã ở Tô Châu đều tặng đọc” . Những sách này đều 

tặng  đọc  thì  chi  phí  in  sách  lấy  đâu  ra?  Hiện  nay  người  học  Phật  thật 

đông, nếu đều là tặng miễn phí thì ai chẳng muốn thỉnh? Sao không coi 

kỹ mà lưu thông theo giá vốn, cần thỉnh bao nhiêu thì giao cho bấy nhiêu. 

Lưu thông nửa giá hoặc tặng không sẽ bị hạn chế. Nếu đều là sách tặng 

98 Theo thông lệ, người xin quy y dâng lên vị thầy truyền giới một món tiền cúng dường gọi 

là  “tiền hương kính”  với ý nghĩa cúng cho thầy có tiền mua nhang đèn thờ Phật. 

99 Kỹ Lộ Chỉ Quy là tác phẩm của ông Chiến Đức Khắc, được tổ Ấn Quang và cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam cùng giám định. Nội dung biện định nên theo tôn giáo nào, vì sao nên học Phật, ai là 

người có thể học Phật, rồi nêu bật phương pháp tu học Phật pháp thiết yếu nhất chính là pháp 

môn Niệm Phật. Đồng thời nêu rõ cách thức hành trì pháp môn Niệm Phật và chuẩn bị cho 

việc lâm chung như thế nào. 

128

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

xem thì đừng nói không có nguồn tiền để in sách, ngay cả thợ in sách và 

đóng  sách  không  biết  phải  dùng  đến  bao  nhiêu  người  mới  giải  quyết 

được chuyện này. Chuyện này do thầy Minh Đạo lo toan, Quang hoàn 

toàn  chẳng  cho  chuyện  lưu  thông  nửa  giá  hay  hoàn  toàn  biếu  tặng  là 

đúng! Có người có học vấn nhưng tương đối khá giả, yêu cầu bao nhiêu 

bộ sách lớn ấy thì cũng chỉ tính nửa giá. Quyền biếu tặng là tại nơi ta, 

chứ không phải nơi người, tùy theo ý ta mà tặng. Nếu công khai mà còn 

có hạn chế, người ta không đọc kỹ thì cũng khó ứng phó. 

Nhưng đấy vẫn là chuyện thuộc về phương diện tiền bạc, nếu người 

ta trách móc, cũng có thể rút lại chương trình ấy, không đáng phải bận 

tâm! Chỉ có trang ba mươi hai, dòng tám và chín,  “từ Huệ Viễn Đại Sư 

 đời  Tấn  cho  đến  gần  đây  nhất  là  Ấn  Quang  đại  sư  vẫn  còn  tại  thế” , 

mười hai chữ này tôi cảm thấy thật quá thất cách. Đức Khắc [viết như 

vậy] với dụng ý đề cao thầy, nhưng chẳng biết đã dựng [cái đích] cho 

mọi mũi tên cùng bắn vào. Mười hai chữ ấy nên đổi thành  “Từ Huệ Viễn 

 đại sư đời Tấn cho đến Thiện Đạo, Vĩnh Minh, Liên Trì, Ngẫu Ích, Tỉnh 

 Am, Triệt Ngộ (Triệt Ngộ chính là ngài Mộng Đông, hiện thời ở An Huy có người 

 tên Mộng Đông, cho nên chỉ dùng tên Triệt Ngộ)  đều  là  những  vị  có  học  vấn 

 nhất” . Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết cơm cháo, dẫu biết 

lợi ích của pháp môn Tịnh Độ, sao lại có thể kể vào số những vị Tổ Sư 

trên đây! Vì chẳng biết do ông Đức Khắc tự viết, người hiện thời sẽ nói 

là ông ta làm theo ý Quang, người ta ắt sẽ cho Quang mạo nhận là bậc 

thông  gia,  muốn  được  kể  ngang  hàng  với  Sơ  Tổ  của  Liên  Tông  thì 

Quang mắc tội lỗi về mặt nhân cách chẳng thể tưởng tượng được! May 

là nỗ lực xem hết cuốn sách, chứ nếu không, sẽ không có cách gì thâu 

thập được. 

Nhất cử nhất động của chúng ta đều giữ bổn phận, người ta sẽ không 

để ý hủy báng. Nếu có chút khí phận khoe khoang, tiếm vị, vượt phận thì 

không những kẻ thổi lông tìm vết sẽ đều cất giọng công kích, phê bình, 

mà ngay cả bậc quân tử đức dầy cũng sẽ vì chuyện này mà coi thường. 

Xin hãy bảo với Đức Khắc sửa đổi ba chỗ ấy, mà cũng không phải thêm 

nhiều  dòng,  chỉ  là  thêm  vài  chữ  nơi  dòng  tám  và  chín  trong  trang  ba 

mươi hai, bởi hàng kế tiếp còn có mười một chỗ trống. Sách này được 

lưu thông, thật sự có lợi ích lớn lao. Quang cũng không phải là người 

khách trọ lâu ngày trong cõi thế. Khi tôi mất rồi, phàm là đệ tử của tôi 

chỉ nên y theo lời dạy tu trì, đừng liên miên lan man, đem tôi là một bức 

tượng đất đi thếp vàng ròng, đấy là đem phàm lạm thánh, chính mình và 

129

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        


Quang đều mắc tội lỗi. Hãy đọc những bức thư gởi cho Phan Đối Phù và 

Mã Khế Tây trong bộ Văn Sao. 

69. Thư trả lời tiên sinh Trịnh Quán Tịnh 

 (năm Dân Quốc 20 - 1931 – đính kèm nguyên văn thư hỏi)  

 Trước kia con đọc bài văn “kính tiếc giấy chữ” [của lão pháp sư], 

 văn từ, nghĩa lý chánh xác, quả thật là phương thuốc mầu nhiệm để cứu 

 chữa thói tệ đương thời. Theo như trong bài Công Quá Cách của Văn 

 Đế (Văn Xương Đế Quân) có nói: “Dùng giấy có chữ bọc kinh, lót mõ, 

 [phạm] năm mươi lỗi”. Trước kia, con gởi thư hỏi tiên sinh Nhiếp Vân 

 Đài: “Nếu dùng giấy báo để tập luyện thư pháp, viết xong đốt đi, có mắc 

 tội khinh nhờn hay chăng? Có nên dùng để bọc kinh điển hay không?” 

 Tiên  sinh  lại  dạy  rằng:  “Bỉ  nhân  cũng  không  tránh  khỏi,  nhưng  cũng 

 chẳng dám nói lời quyết đoán, xin hãy hỏi bậc cao tăng đại đức” v.v… 

 Lại nữa, trước kia, cư sĩ Phạm Cổ Nông đã đáp lời hỏi của bỉ nhân như 

 sau: “Kính tiếc giấy chữ thì dường như là đối với những văn tự trong 

 báo chí, phải phân biệt xem có phải là kinh truyện của thánh hiền, có 

 đáng  để  tôn  trọng  hay  không  v.v…”  Những  thứ  giấy  có  chữ  thông 

 thường dùng để bao kinh sách, tập luyện thư pháp có được hay chăng? 

 Kính xin lão pháp sư quyết đoán một lời. 

 Ngoài ra, trong bài Công Quá Cách của Văn Xương Đế Quân có nói: 

 “Đưa con đi xuất gia phạm năm mươi lỗi”, nhưng kinh Phật cực lực tán 

 dương công đức xuất gia thù thắng. Do Văn Xương Đế Quân quy y, tin 

 tưởng Tam Bảo, từng được Phật thọ ký, sao lại nói lời ấy rất mâu thuẫn 

 với ý chỉ trong kinh như thế, cũng rất mong cầu lão pháp sư phán định. 



Dùng  giấy  có  chữ  để  bọc  kinh  hay  lót  mõ  chẳng  những  là  khinh 

nhờn giấy có chữ mà còn là khinh nhờn kinh điển, khinh nhờn đạo tràng! 

Ông là người đọc sách mà còn phải hỏi người khác chuyện này mấy lần 

ư?  Dùng  giấy  báo  để  luyện  viết  chữ  cũng  không  phải  là  không  được, 

nhưng chớ nên viết bừa xóa loạn. Viết bừa xóa loạn sẽ trở thành thiếu ý 

thành kính. Ông Cổ Nông nói xét theo giá trị của chữ viết trên báo cũng 

gần hợp lẽ, nhưng ai dùng cái tâm ấy? Kinh truyện của thánh hiền đâu có 

chữ nào đặc biệt không dùng đến những chữ thông thường! Công Quá 

Cách nói  “đưa con em đi xuất gia mắc lỗi”  là nhằm ngăn ngừa thói tệ 

 “kẻ ác do ác tâm ruồng bỏ con em mà vẫn muốn được tiếng tốt” , chứ 

không phải là chuyện cha - con, anh - em cùng phát Bồ Đề tâm đưa nhau 

130

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

đi xuất gia mà cũng bị tội. Tri kiến của ông hạn hẹp, chẳng hiểu biết viên 

dung, nên mỗi chuyện trong thế gian đều phải hỏi người khác nhiều lượt 

mà vẫn chẳng thể giải quyết được! Vì sao vậy? Do có Ngã Chấp. Tuy 

người khác đã giải mối nghi này cho ông, ông lại do lời giải thích mà 

sanh nghi, Ngã Chấp chẳng bỏ thì làm sao theo lời người ta cho được? 

Mấy câu nói ấy người hiểu rõ lý cố nhiên chẳng cần phải bận lòng suy 

tính, vì vốn đã tự hiểu rõ rồi. Nếu ông dùng tâm tư ấy để học Phật pháp 

thì suốt đời cũng chẳng thể vượt ra lối mòn tình tưởng phân biệt được! 

70. Thư trả lời cư sĩ Du Hữu Duy  

 (năm Dân Quốc 26 - 1937)  



Đọc thư ông gởi đến, văn từ lẫn ý nghĩa đều hay, không thể thay đổi 

được, nên chẳng ghi lời phê. Ông hai mươi mốt tuổi, biết làm văn làm 

thơ, chính là đời trước có thiện căn, nhưng hãy nên khiêm tốn náu mình, 

đừng cậy thông minh khinh người, học vấn càng rộng rãi, càng cảm thấy 

không đủ thì sự thành tựu sau này sẽ khó thể suy lường được! Mười năm 

trước, pháp sư Đế Nhàn có một đồ đệ tên Hiển Ấm là người cực thông 

minh, xuất gia năm mười bảy, mười tám tuổi, nhưng khí lượng quá nhỏ, 

không chịu thua kém một chút nào! Lần đầu tiên giảng Tiểu Tòa100 xong, 

lễ  sư  phụ,  sư  phụ  trọn  chẳng  chê  ông  ta  giảng  không  hay,  chỉ  nói  âm 

thanh quá nhỏ. Do một câu nói ấy liền ngã bệnh, mà ngài Đế Nhàn là 

người một mực làm cho ông ta thường sanh tâm hoan hỷ. Vì thế, [Hiển 

Ấm]  tánh  kiêu  ngạo  tăng  trưởng  hằng  ngày,  hằng  tháng.  Sau  này,  qua 

Nhật Bản học Mật Tông, những bài viết nhằm hoằng dương Mật Tông 

của ông đều gởi đăng trên tờ lâm san của Thượng Hải Cư Sĩ Lâm. Ông 

tự đặt mình vào vị trí cao cả, cho rằng chỉ có ta là cao. Sau đó về nước, 

đến chùa Quán Tông101 thăm thầy. Ngài Đế Nhàn nói: “Ông thanh danh 

rất lớn, tiếc là chưa thật sự dụng công, hãy nên bế quan ba năm để dụng 

công thì mới nên”. Ông ta vừa nghe câu nói ấy như dao cứa tim, ngay 

100 Giảng Tiểu Tòa là một hình thức tập giảng. Trong một buổi giảng Tiểu Tòa chỉ có thầy và 

các đồng học tham dự hầu rút kinh nghiệm diễn giảng. 

101 Chùa Quán Tông thuộc thành phố Ninh Ba, vốn có tên là Thập Lục Quán Đường, được 

xây dựng vào thời Nguyên Phong (1078-1085) đời Bắc Tống, vốn là nơi tỳ-kheo Giới Nhiên 

tu quán tưởng Niệm Phật, quyên mộ dựng ra chùa này, gồm hơn mười sáu gian. Ngài Đế 

Nhàn trụ trì chùa này từ năm 1912, đổi tên chùa thành Quán Tông, biến thành một đạo tràng 

chuyên hoằng dương Thiên Thai Tông. 

131

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

bữa ấy liền sanh bệnh. Ngày hôm sau ôm cơn bệnh đi qua Thượng Hải 

Cư Sĩ Lâm, được hơn một năm liền mất. 

Ông  ta  mất  không  lâu,  Quang  đến  chùa  Thái  Bình  ở  Thượng  Hải, 

một thành viên của Cư Sĩ Lâm là Châu Thạch Tăng đến thăm, hỏi tình 

hình lúc Hiển Ấm mất, [ông Châu] nói: “Hồ đồ! Phật chẳng niệm được, 

mà chú cũng chẳng niệm được”. Đấy chính là hạng đại pháp sư hiển mật 

viên thông, tự cảm thấy trong đời không có ai sánh bằng, do không tự 

lượng, cậy vào huệ căn đời trước, thành ra mới hai mươi hai, hai mươi 

ba tuổi đã đoản mạng, chết thành con quỷ hồ đồ, chẳng đáng buồn quá 

đỗi ư? Nếu như Hiển Ấm chẳng tự cao, khiêm tốn náu mình thì những 

học giả Trung Quốc chưa chắc trỗi hơn ông ta được! Quang thương Hiển 

Ấm do đó mà chết nên lấy chuyện xe trước [bị đổ] để làm gương cho 

ông. 

Hiện  thời,  Quang  đã  khổ  không  thể  nói  nổi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần 

đều không đủ, hằng ngày đã có người đến [hỏi han], lại còn thư tín bốn 

phương, đừng nói chi chuyện trả lời, chỉ đọc [không thôi] cũng phải mất 

nhiều công sức. Quang ở Phổ Đà từ năm Quang Tự 19 (1893) cho đến 

năm  Dân  Quốc  thứ  năm  (1916),  hơn  hai  mươi  năm  khá  yên  vui,  suốt 

năm  không  ai  đến  thăm,  không  một  lá  thư  nào  gởi  đến.  Từ  năm  Dân 

Quốc  thứ  sáu  (1917),  ông  Vương  Ấu  Nông  đem  một  lá  thư  in  ra  mấy 

ngàn bản, ông Từ Úy Như đem ba lá thư in ra mấy ngàn bản, rồi năm sau 

lại in Văn Sao. Từ đấy, một người truyền hư, vạn người truyền thật. Lại 

do chẳng tự lượng, khắc in các sách để mong lợi người. Hai mươi năm 

qua, đúng là chuyên bận bịu vì người khác, nay đã già rồi, mong bế quan 

làm kế lánh phiền. Đối với công khóa sớm tối, ngoài việc theo cả chùa 

thực hiện công khóa ra, mỗi tối niệm thêm chú Đại Bi năm mươi lượt, 

hoặc hai mươi lăm lượt. Ngoài ra, hễ lúc nào rảnh thì niệm Phật, chẳng 

nhớ số, bởi nhớ số tốn sức. 

Ông có thời gian rộng rãi, sức lực mạnh mẽ, hãy nên nỗ lực nghiên 

cứu, tu trì pháp Tịnh Độ. Đây chính là đại pháp để phàm phu liễu sanh tử 

ngay trong đời này. Pháp này nếu không có túc căn thì đừng nói là người 

tầm  thường  không  thể  thấu  hiểu  triệt  để, ngay  cả  bậc  cao  nhân  lỗi  lạc 

triệt  ngộ  tự  tâm  thâm  nhập  kinh  tạng  cũng  quá  nửa  là  không  thể  thấu 

hiểu triệt để được! Do họ chẳng biết đây là pháp môn đặc biệt trong Phật 

pháp, đều  cứ  chiếu  theo  nghĩa lý  của  các  pháp  môn  thông thường nên 

chẳng  chịu  tin.  Hoặc  là  có  người  tin,  nhưng  sợ  chuyên  hoằng  dương 

Tịnh Độ, người ta sẽ coi thường mình, vì thế chẳng chịu đề xướng. Phải 

132

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

biết: Tu bất luận pháp môn nào, nếu Phiền Hoặc chưa đoạn, chắc chắn 

không liễu được sanh tử. Chỉ có một pháp này, chỉ cần đầy đủ tín nguyện 

liền có thể cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Ông chớ nên coi 

qua loa, mà phải đọc kỹ nghĩ chín mới biết lời Quang không lầm! 

Hiện nay, người giảng kinh cũng không ít, nhưng mỗi người tùy theo 

ý mình, ông nên tự tu trì ở chỗ [cư sĩ Giang] Dịch Viên, đến khi đã có 

chủ ý rồi, chẳng ngại gì tùy hỷ [tham dự] giảng tòa của các pháp sư. Ông 

phải  tự  thương  mình,  Quang  mến  ông,  nên  chỉ  có  lần  này  là  viết  hai 

trang, sau này cũng không rảnh rỗi để răn dạy nhiều lần được nữa đâu! 

71. Thư trả lời Niệm Tây đại sư  

 (năm Dân Quốc 20 - 1931) 



Nhận  được  thư,  thấy  một  mực  dùng  những  lời  lẽ  “đem  phàm  lạm 

thánh” để khen ngợi, khôn ngăn hổ thẹn, nên để đó không trả lời. Thêm 

vào đó, công việc bận bịu, tinh thần lẫn mục lực đều chẳng đủ, nên dùng 

biện pháp [làm lơ] ấy. Tiếp đó, nghĩ tọa hạ thiên tư thông minh, mẫn tiệp, 

chẳng  học  Giáo  mà  chăm  tu  Tịnh  nghiệp,  ắt  tương  lai  có  thể  kế  thừa 

được các tổ sư Khuông Lô102 để lợi ích khắp các chúng sanh, vì thế, viết 

thư trả lời. Những câu hỏi trong thư nếu nói tường tận thì quá tốn bút 

mực. Do vậy, đối với lá thư gốc liền ghi vắn tắt vài chữ bên cạnh, nhưng 

mắt  già  lòa  quáng,  làm  bẩn  tờ  hoa.  Thứ  nhất,  Bảo  Vương  Luận103 do

pháp  sư  Phi  Tích104 đời  Đường  trước  tác.  Liên  Tông  Bảo  Giám105 ghi

102 Khuông Lô, còn gọi là Khuông Sơn, hay Lô Sơn, ở thành phố Cửu Giang, tỉnh Giang Tây. 

Theo truyền thuyết, vào thời Châu có bảy anh em họ Khuông đến ẩn cư tại đây, rồi về sau 

cùng thành tiên bay đi. Chỗ ở của họ bèn biến thành ngọn núi cao, nên núi mang tên ấy. Núi 

dài đến 36 km, bề ngang gần 20 km, mặt Bắc nhìn xuống sông Dương Tử, mặt Nam nhìn 

xuống hồ Thẩm Dương, ngọn cao nhất là Hán Dương cao đến 1.417 m. Do chung quanh là 

nước nên núi lúc nào cũng mờ mờ ảo ảo trong sương mù nên Phật giáo Trung Hoa thường 

dùng từ ngữ  “Lô Sơn chân diện mục”  để ví cho bản lai diện mục của tự tâm. Sơ Tổ Huệ 

Viễn đã mở liên xã tu Tịnh Độ trên ngọn núi này. 

103 Bảo Vương Luận, gọi đủ là Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận, do Phi Tích đại sư 

soạn vào năm Thiên Bảo nguyên niên (742). Sư coi Niệm Phật tam-muội là vua của các tam-

muội cho nên gọi Niệm Phật tam-muội là Bảo Vương tam-muội. Nội dung bộ luận này đề 

xướng vạn thiện đồng quy, ba đời đều cùng tu Niệm Phật. Luận này dẫn chứng rất nhiều 

kinh sách Tịnh Độ, dung thông những tư tưởng của Pháp Hoa, Bát Nhã, Đại Bảo Tích, Đại 

Tập, Thập Trụ Tỳ Bà Sa Luận v.v… Sách này được ngài Ngẫu Ích đưa vào trong Tịnh Độ 

Thập Yếu vào năm Vạn Lịch 36 (1608) đời Minh Thần Tông. 

104 Phi Tích (không rõ năm sanh, năm mất, nguyên quán): Là một vị cao tăng đời Đường, 

học vấn cao trỗi, kiến thức siêu việt, thông hiểu các học thuyết Nho Gia, Mặc Tử, tinh thông 

133

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chép theo những lời ngoa truyền. Bảo Vương Luận chia thành ba quyển, 

trong nguyên bản mỗi quyển gồm bảy môn. Hiện thời quyển trung chỉ có 

sáu  môn  là  vì  người  mắt  sáng  đời  sau  đã  lược  bỏ  môn   “niệm  Phật  ít 

 được  lợi  ích  như  niệm  Phật  nhiều” (Đây  là  tên  gọi  dựa  theo  ý tưởng106). 

Trộm nghĩ pháp sư Phi Tích thông hiểu rộng rãi kinh tạng và các sách vở. 

Thời ấy, chắc có kẻ ngụy tạo ra sách có thuyết ấy, pháp sư vì lòng đại bi 

chưa xét tường tận nên trích dẫn. Người lưu truyền [Bảo Vương Luận] 

sau  này  sợ  kẻ  vô  tri  đâm  ra  hiểu  lầm,  nên  đặc  biệt  lược  bỏ  đi,  thật  là 

thích đáng đến cùng cực! Liên Trì đại sư cũng bác thuyết ấy. Có ai niệm 

[câu ấy] thì vẫn có công đức, nhưng chẳng được ngờ nghệch cho rằng 

niệm một câu Phật hiệu ấy vượt trỗi công đức của người khác niệm [sáu 

chữ danh hiệu Phật] suốt cả đời, như thế là lầm lẫn lớn, làm người khác 

bị lầm chẳng cạn! Nếu một người mỗi ngày niệm  mười vạn câu, niệm 

trọn một trăm năm, cũng chẳng bằng số lượng [các vị Phật] trong một 

câu ấy. Kẻ ngu tưởng đấy là nghĩa lý chân thật, đâm ra khơi gợi cái tâm 

mong ngóng, lười nhác, biếng trễ của họ. Bỏ đoạn văn ấy đi có công đức 

lớn lao! Những nghĩa khác chẳng cần phải nói tường tận. 

văn chương. Sư thường nghiên cứu Luật tông, sau tu Mật giáo, chứng ngộ khá nhiều. Vĩnh 

Thái nguyên niên (765) đời Đường Đại Tông, Sư phụng chiếu cùng mười sáu vị như Lương 

Phần v.v… tham dự đạo tràng dịch kinh của đại hành giả Mật Tông Bất Không, dịch các 

kinh Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã, Mật Nghiêm Kinh... Tuy thế, Sư đặc biệt chú trọng đề 

xướng Tịnh Độ nên đã soạn luận Bảo Vương Tam Muội. Ngoài ra còn soạn Thệ Vãng Sanh 

Tịnh Độ Văn. 

105 Liên Tông Bảo Giám, tác phẩm của ngài Ưu Đàm Phổ Độ chùa Đông Lâm soạn vào đời 

Nguyên. Tác phẩm này còn có tên là Lô Sơn Liên Tông Bảo Giám, Lô Sơn Ưu Đàm Bảo 

Giám, Lô Sơn Bảo Giám Niệm Phật Chánh Nhân, hay Niệm Phật Bảo Giám. Ngài Phổ Độ 

tự xưng là đồ tôn chánh truyền của Sơ Tổ Huệ Viễn, kế thừa tư tưởng Bạch Liên Tông của 

ngài Từ Chiếu Tử Nguyên đời Nam Tống. Sư thâu thập những kinh điển, sử truyện liên quan 

đến Niệm Phật tam-muội. Sư cảm thán trước hiện tượng quá nhiều người xưng là Liên Tông, 

nhưng chẳng hiểu được ý tổ Huệ Viễn cũng như lãnh hội ý chỉ của tổ Tử Nguyên, hiểu biết 

tà  vạy,  diễn  dịch  sai  lạc  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Vì  thế,  qua  tác  phẩm  này,  Sư  muốn  hoằng 

dương giáo nghĩa Tịnh Độ chân chánh, đả phá những tà thuyết, nhất là trong lúc ấy, tà giáo 

Bạch Liên cố ý lập lờ với Liên Tông nên pháp môn Tịnh Độ bị triều Nguyên cấm đoán. Sách 

chia ra nhiều chương, mỗi chương gồm lời nhận định chung, dẫn những kinh luận trọng yếu 

và hành trạng, ngôn giáo của các vị cổ đức. Tác phẩm này khi được dâng lên Nguyên Thành 

Tông, nhà vua đã đích thân duyệt xét và cho phép ấn hành. 

106 Đây là dị thuyết cho rằng nếu niệm danh hiệu ba mươi sáu vạn ức mười một vạn chín 

ngàn năm trăm đồng danh đồng hiệu A Di Đà Phật thì dẫu niệm ít vẫn có công đức lớn lao 

không thua gì niệm liên tục sáu chữ hồng danh Di Đà. Thậm chí không cần liên tục niệm 

Phật,  mỗi  ngày  chỉ niệm  vài  câu  này  là  đủ  rồi!  Chư Tổ  Sư Tịnh  Độ như các  vị  Liên Trì, 

Ngẫu Ích đều bác thuyết này vì nếu cứ nghĩ như vậy sẽ sanh tâm phân biệt Phật nhiều, Phật 

ít, không thể nhất tâm, cũng như sẽ lười nhác không chịu niệm Phật liên tục chẳng gián đoạn! 

134

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Bảo Vương Luận nằm trong sách Tịnh Độ Thập Yếu. Nay tôi đem 

bản được in trong năm ngoái gởi đi, chắc là được đại lợi ích vậy. Bản 

khắc  gỗ từ  trước đến  nay  đều là bản trích  lược do  môn  nhân của ngài 

Ngẫu  Ích  đại  sư  là  Thành  Thời  biên  soạn.  Do  văn  quá  nhiều  khó  lưu 

thông, nên đặc biệt trích lược. Nhưng đại sư Thành Thời thông minh hơn 

người, quá tùy tiện, đọc đến đâu trích lược đến đó, cũng chẳng duyệt lại, 

nên đến nỗi trong bản ấy sai sót tầng tầng lớp lớp. Có chỗ từ ngữ chẳng 

diễn  tả  được  ý,  có  chỗ  khẩu  khí  sai  lầm,  tán  loạn,  có  chỗ  văn  từ  và  ý 

nghĩa  hoàn  toàn  mâu  thuẫn   (trong  Tây  Phương  Hiệp  Luận,  trang  bốn  mươi, 

 dòng thứ sáu, bỏ mất hai chữ Dụng thì văn và nghĩa hoàn toàn trái nghịch. Trong 

 kinh (tức kinh Bát Châu Tam Muội) này, hễ dùng với nghĩa là Dĩ thì đều viết thành 

 Dụng. Sư Thành Thời không suy xét, bỏ chữ Dụng đi107).  Nếu  chịu  đọc  lại  lần 

nữa, quyết chẳng đến nỗi để sai sót đáng tiếc như thế. Hơn nữa, lược bớt 

quá nhiều, chỉ còn được hơn hai phần năm [nguyên tác]. Vì thế, lúc đầu 

Quang bảo ông Từ Úy Như tìm kiếm để khắc in; sau này may mắn mười 

thứ108 [kinh  luận đã được  chọn vào  Tịnh  Độ  Thập  Yếu]  đều tìm  được, 

107 Để dễ hiểu ý Tổ, xin trích nguyên văn Tây Phương Hiệp Luận của ông Viên Hoằng Đạo 

đời Minh:  “Nhất Bát Châu Tam Muội kinh: Phật cáo Bạt Đà Hòa Bồ Tát: Nhược sa môn, 

 bạch y, sở văn Tây Phương A Di Đà Phật sát, thường niệm bỉ phương Phật, bất đắc khuyết 

 giới, nhất tâm niệm, nhược nhất nhật trú dạ, nhược thất nhật thất dạ, quá thất nhật dĩ hậu, 

 kiến A Di Đà Phật, ư giác bất kiến, ư mộng trung kiến chi. Thí như mộng trung sở kiến, bất 

 tri trú, bất tri dạ, diệc bất tri nội, diệc bất tri ngoại, bất dụng tại minh trung cố bất kiến, bất 

 dụng hữu sở tế ngại cố bất kiến. Như thị Bạt Đà Hòa Bồ Tát, tâm đương tác thị niệm”  (Một 

là như trong kinh Bát Châu Tam Muội có nói: Phật bảo Bạt Đà Hòa Bồ Tát: ‘Nếu hàng sa 

môn hoặc kẻ bạch y nghe nói về cõi Tây Phương của Phật A Di Đà, thường niệm đến đức 

Phật ở phương ấy, giữ giới chẳng được thiếu sót, nhất tâm niệm, thì hoặc trong một ngày 

đêm hoặc trong bảy ngày bảy đêm, sau bảy ngày sẽ thấy Phật A Di Đà, nếu khi tỉnh không 

thấy thì sẽ được thấy trong mộng. Ví như những gì được thấy trong mộng chẳng biết là ngày, 

chẳng biết là đêm, cũng chẳng biết bên trong, cũng chẳng biết bên ngoài, chẳng vì ở trong 

tối tăm mà chẳng thấy, chẳng vì bị che lấp ngăn ngại mà chẳng thấy. Như thế đó Bạt Đà Hòa 

Bồ Tát, tâm nên niệm như thế’). Tổ Ấn Quang giải thích hai chữ “dụng” ở đây phải hiểu là 

chữ “dĩ”. Do không chú ý nên sư Thành Thời đã lược bỏ hai chữ Dụng này đi. 

108 Tịnh Độ Thập Yếu gồm mười tác phẩm gộp lại: A Di Đà Kinh Yếu Giải (của ngài Ngẫu 

Ích soạn), Vãng Sanh Tịnh Độ Sám Nguyện Nghi, Vãng Sanh Tịnh Độ Quyết Nghi Hạnh 

Nguyện Nhị Môn (hai cuốn này đều do ngài Tuân Thức đời Tống soạn), Quán Vô Lượng 

Thọ Phật Kinh Sơ Tâm Tam Muội Môn (do ngài Thành Thời soạn), Thọ Trì Phật Thuyết A 

Di Đà Kinh Hạnh Nguyện Nghi (cũng do ngài Thành Thời soạn), Tịnh Độ Thập Nghi Luận 

(do ngài Trí Khải soạn vào đời Tùy), Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận (của ngài Phi 

Tích  đời  Đường  soạn),  Tịnh  Độ  Hoặc  Vấn  (do  ngài  Thiện  Ngộ  đời  Nguyên  soạn),  Bảo 

Vương Tam Muội Niệm Phật Trực Chỉ (do ngài Diệu Hiệp soạn vào đời Minh), Tây Trai 

Tịnh Độ Thi (do ngài Phạm Kỳ đời Nguyên trước tác), Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận (do 

ngài Truyền Đăng soạn vào đời Minh) và Tây Phương Hiệp Luận (do cư sĩ Viên Hoằng Đạo 

soạn vào đời Minh). 

135

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nên đặc biệt đem in ra một vạn bộ. Xin hãy đọc lời Tựa của Quang sẽ tự 

biết. 



Thứ hai, nguyên văn ghi:  “Niệm lớn  thấy  Phật lớn, niệm  nhỏ thấy 

 Phật  nhỏ” ,  cổ  đức  giải  thích:   “Niệm  lớn  tiếng  thì  thấy  được  thân  đức 

 Phật lớn; niệm nhỏ tiếng thì thấy được thân đức Phật nhỏ” , cũng có thể 

giải  thích  là:   “Niệm  với  cái  tâm  lớn  thì  thấy  được  thân  đức  Phật  lớn; 

 dùng đại Bồ Đề tâm niệm Phật thì sẽ thấy được Ứng Thân thắng diệu 

 của Phật, hoặc Báo Thân” (đây là thuyết của Quang). Lời này trích từ sách 

khác, chứ không sao lục trực tiếp từ kinh Đại Tập109 ra. Quang sanh ra

liền bị bệnh mắt, ngoài bốn mươi tuổi chẳng thể thường xem kinh. Vì thế, 

chưa thể đọc hết toàn bộ Đại Tạng. Kể từ năm Dân Quốc thứ bảy (1918) 

đến nay, suốt ngày bận bịu trả lời thư, đúng là không rảnh rỗi để xem 

kinh. Nay mục lực yếu đến tột cùng, có lúc còn phải thức đêm để lo tiếp 

chuyện bút mực ban ngày, khổ sở hết sức. Tính năm sau ẩn dật vĩnh viễn, 

chuyên trì Phật hiệu cho hết tuổi thừa! 

Pháp Niệm Phật há nên chấp chặt vào lề lối nhất định, cổ nhân lập ra 

phương pháp giống như tiệm thuốc có đủ các loại thuốc. Cách dùng của 

chúng ta là phải phù hợp với tinh thần, khí lực và thiện căn xưa kia của 

chính mình. Niệm Phật lớn tiếng hoặc nhỏ tiếng, hoặc [niệm] Kim Cang, 

109 Kinh Đại Tập (Mahā-Samnipāta-Sūtra), có tên gọi đầy đủ là Đại Phương Đẳng Đại Tập 

Kinh, chính là tổng tập của các kinh thuộc hệ thống Đại Tập Bộ. Vào năm thứ 16 sau khi 

thành đạo, đức Phật tập hợp tất cả các Bồ Tát và long thiên quỷ thần trong mười phương cõi 

nước,  giảng  cho  họ  nghe  pháp  tạng  thậm  thâm  về  mười  sáu  thứ  đại  bi,  ba  mươi  hai  thứ 

nghiệp v.v… chủ yếu tuyên giảng về Lục Ba La Mật của Đại Thừa và tánh Không của pháp, 

cũng như các giáo nghĩa, đà-la-ni trong Mật giáo và những chuyện hộ pháp của các vị Phạm 

Thiên, long chúng v.v… Ngoài phương diện xiển dương tánh Không ra, kinh này mang đậm 

sắc thái Mật giáo. Toàn kinh chia làm mười bảy phẩm, gồm sáu mươi quyển. Từ phẩm thứ 

nhất  đến  phẩm  11  do  ngài  Đàm  Vô  Sấm  dịch  vào  đời  Bắc  Lương,  phẩm  12  do  ngài  Trí 

Nghiêm và Bảo Vân cùng dịch vào đời Lưu Tống (phẩm Bảo Kế Bồ Tát này còn có bản dịch 

khác mang tên Vô Tận Ý Bồ Tát Kinh), phẩm 13 do ngài Đàm Vô Sấm dịch, phẩm 14, 15, 

16 do ngài Na Liên Đề Da Xá dịch. Ba phẩm này còn được dịch với các tên khác là Đại 

Thừa  Đại  Phương  Đẳng  Đại  Tập  Nhật  Tạng  Kinh,  Đại  Thừa  Đại  Phương  Đẳng  Đại  Tập 

Nguyệt Tạng Kinh, Đại Thừa Tu Di Tạng Kinh. Phẩm 17 tập hợp những kinh về Lục Độ do 

ngài An Thế Cao dịch. Ngoài ra, kinh này còn có nhiều bản dịch khác tương đồng như: Phẩm 

1 và phẩm 2 tương ứng với Đại Ai Kinh do ngài Trúc Pháp Hộ dịch vào đời Tây Tấn. Phẩm 

3 tương ứng với Bảo Nữ Sở Vấn Kinh cũng do ngài Trúc Pháp Hộ dịch. Phẩm 5 tương ứng 

với Hải Ý Bồ Tát Sở Vấn Tịnh Ấn Pháp Môn Kinh do ngài Duy Tịnh dịch vào đời Bắc Tống. 

Phẩm 6 tương ứng với Vô Ngôn Đồng Tử Kinh do ngài Trúc Pháp Hộ dịch. Phẩm 8 tương 

ứng  với  Đại  Tập  Hư  Không  Tạng  Bồ  Tát  Sở  Vấn  Kinh  do  ngài  Bất  Không  dịch  vào  đời 

Đường. Phẩm 9 tương ứng với Bảo Tinh Đà La Ni Kinh do ngài Ba La Phả Mật Đa dịch vào 

đời Đường. Phẩm 10 tương ứng với Bảo Kế Bồ Tát Sở Vấn Kinh do ngài Trúc Pháp Hộ dịch. 

Phẩm 11 tương ứng với A Sai Mạt Bồ Tát Kinh cũng do ngài Trúc Pháp Hộ dịch. 

136

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

hoặc niệm thầm, không cách nào chẳng được. Hễ hôn trầm chẳng ngại gì 

niệm  lớn  tiếng  để  đẩy  lùi  cơn  hôn  trầm  tán  loạn  thì  cũng  được.  Nếu 

thường  niệm  lớn  tiếng  ắt  sẽ  đến  nỗi  bị  bệnh.  Đừng  nói  người  thông 

thường chớ nên thường [niệm] như vậy, dẫu người hết sức khỏe mạnh 

cũng chớ nên thường như thế. Trong một ngày, hễ nóng thì bỏ bớt áo, 

lạnh thì mặc thêm áo, há nên đối với một pháp niệm Phật để liễu sanh tử 

lại chấp chết cứng [vào một pháp] nhất định, chẳng chọn lấy pháp thích 

nghi, há có còn được gọi là “biết pháp” hay chăng? Lại còn có người đề 

xướng lần chuỗi nhớ số, cách này vừa có lợi vừa có điều tệ. Lợi là mỗi 

một câu niệm, lần một hạt, chẳng dễ dãi lướt qua thì tâm dễ quy về một 

mối. Điều tệ là khi tịnh tọa mà lần chuỗi thì tâm ắt khó an định được, lâu 

ngày sẽ thành bệnh. 

Hơn nữa, tinh thần con người mỗi người mỗi khác, há nên chấp vào 

một  pháp,  chẳng  biết  điều  chỉnh  theo  mỗi  việc  ư?  Phàm  là  mọi  người 

cùng nhau tu trì nên căn cứ theo tinh thần của mọi người để liệu định 

riêng biệt. Cá nhân tu trì cũng phải chiếu theo tinh thần của chính mình 

mà định. Đâu có pháp chết cứng buộc mọi người đều phải tuân thủ ư? 

Sau khi dùng tinh thần đến tột cùng rồi, nếu không lui sụt, lười nhác, ắt 

sẽ đổ bệnh. Lượng theo sức mình mà làm sẽ có ích, không bị tổn hại. 

Hoằng Hóa Xã ở tệ xứ mang tánh chất lo liệu thay cho người khác, 

những kinh sách đã in đều tính giá tiền theo giấy mực và công thợ in, 

những khoản chi phí ấn loát khác và các chi phí cần dùng đều chẳng tính 

vào [giá] sách, cũng có khi hoàn toàn biếu không hay tính tiền một nửa, 

nhưng chỉ là một số ít. Nay đem những sách quan trọng mới được in gần 

đây gởi cho tọa hạ mỗi thứ một phần. Sau này, nếu lại muốn thỉnh sẽ căn 

cứ theo danh mục mà tính toán giá cả để thỉnh từ Hoằng Hóa Xã, cũng 

đừng  có  thuận  tay  gởi  thư  cho  Quang  nữa!  Từ  mùa  Đông  năm  ngoái, 

phàm với những thư gởi đến, Quang đều nói: “Từ rày đừng nên gởi thư 

đến nữa. Gởi đến nhất định không trả lời, cũng chẳng chấp thuận việc 

giới  thiệu  người  khác  [xin]  quy  y  [với  Quang]  để  khỏi  nhọc nhằn  quá 

mức đến nỗi mù mắt và hao tổn tánh mạng”. Xem những câu hỏi của tọa 

hạ,  đa phần là do  chẳng  biết suy  xét  tường tận  mà  ra.  Nếu  suy  xét  kỹ 

càng hơn,  ắt chẳng  cần phải hỏi người khác!  Những lời  [tọa  hạ]  trước 

sau khen ngợi [Quang], đáng tiếc là văn chương tuy hay nhưng dùng lầm 

chỗ vậy! 

137

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

72. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù 



Nhận được thư từ hôm trước, nhưng gần đây công việc khá bận rộn, 

nên trả lời thư trễ nãi. May là cả nhà ông vẫn tu trì như cũ, thật là mừng 

rỡ, an ủi lắm. Mấy năm nay tai họa xảy ra quá thường xuyên, thật đáng 

nguội lạnh cõi lòng, nói chung là do lòng người ngày càng bại hoại mà 

ra! Những phương cách giúp cho nạn nhân có cái để gầy dựng lại cuộc 

sống  về  sau đều  là các  phương  cách  quan  trọng để cứu giúp trong  lúc 

ngặt  nghèo,  nhưng  cách  này  không  phải  là  thường  có.  Nay để  làm 

chuyện thường có, đặc biệt lập ra một pháp, mong hãy thường truyền bá 

thì lợi ích vô cùng. Hiện thời là lúc tình thế đại hoạn nạn, bất luận phú 

quý hay nghèo hèn, già, trẻ, trai, gái đều nên niệm thánh hiệu “nam mô 

A Di Đà Phật” và niệm “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” để làm căn cứ 

phòng ngừa tai họa. Phàm đao binh, nước, lửa, ôn dịch, sâu rầy, hạn hán, 

lụt lội, thổ phỉ, cường đạo, và các tai họa ngoài ý muốn, bệnh tật do oán 

nghiệp, oan  gia  gặp gỡ  v.v… nếu  có thể  chí thành niệm  Phật và  niệm 

Quán Thế Âm chắc chắn sẽ gặp dữ hóa lành. Dẫu là do định nghiệp tạo 

thành, cũng có thể giảm nhẹ, chẳng đến nỗi khốc liệt quá mức. Những 

tai  họa  ấy  chẳng  phân  biệt  phú  quý  hay  nghèo  hèn.  Nhưng  người  phú 

quý xem ra còn khó chịu đựng hơn kẻ nghèo hèn; do vậy, chớ nên vì ta 

phú quý rồi coi thường, [cũng như] vì ta nghèo hèn bèn mặc kệ, chẳng 

lập kế đề phòng sẵn. 

Hơn  nữa,  pháp  Niệm  Phật  đối  với  chuyện  sống  lẫn  chết  của  con 

người đều có lợi ích. Thế gian chỉ biết đến lợi ích của việc trợ niệm khi 

lâm chung, chẳng biết cái lợi ích khuyên niệm khi sanh nở, đến nỗi rất 

nhiều  mẹ  con  phải  chịu  vô lượng khổ,  hoặc đến  nỗi  mất  mạng, không 

cách gì cứu được! Nữ nhân nếu có thể thường niệm thánh hiệu Phật và 

Quán Âm từ nhỏ thì về sau chắc chắn chẳng bị nỗi khổ gặp tai biến trong 

khi sanh nở. Hoặc vừa cấn thai liền niệm, hoặc ba bốn tháng trước khi 

sanh bèn niệm, hoặc đang sanh nở mới bắt đầu niệm, đều được an nhiên 

sanh nở. Nếu sanh khó đến cùng cực và sắp mất mạng, chịu niệm nam-

mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  chắc  chắn  lập  tức  được  an  nhiên  sanh  nở. 

Đừng nói lúc ấy lõa lồ bất tịnh, nếu niệm sợ mắc tội lỗi! Phải biết Quán 

Âm Bồ Tát đại từ đại bi tầm thanh cứu khổ. Ví như thấy con cái té vào 

lửa, nước, hầm xí, gọi cha mẹ để cầu cứu, cha mẹ quyết chẳng vì chúng 

nó y phục không chỉnh tề, thân thể chẳng sạch sẽ mà bỏ mặc không cứu. 

138

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Tâm  cứu  chúng  sanh  của  Bồ  Tát  sâu  xa  thiết  tha  hơn  lòng  thương 

yêu con cái của cha mẹ trong cõi đời, đúng là gấp cả trăm ngàn vạn ức 

Hằng hà sa lần! Do vậy, phụ nữ khi sanh nở có thể niệm rõ ràng danh 

hiệu của Bồ Tát chính là diệu pháp tối thượng cực kỳ linh nghiệm, hữu 

hiệu vậy. Chẳng những không có tội lỗi mà còn khiến cho cả mẹ lẫn con 

đều  được  gieo  đại  thiện  căn.  Nghĩa  này  do  đức  Phật  Thích  Ca  đã  dạy 

trong kinh Dược Sư, chứ không phải do Bất Huệ bịa đặt. Phàm những ai 

có niệm thì không một ai chẳng được an nhiên sanh nở. Gần đây người 

bị  sanh  khó  quá  nhiều,  một  phần  là  do  nghiệp  chướng  đời  trước,  một 

phần là do đời này chẳng biết tiết dục mà ra. Bồ Tát cứu khổ cố nhiên 

chẳng tính  đến người  ấy  [bị  nạn]  do nhân  như  thế  nào, đều bình  đẳng 

cứu giúp. 

Lúc bình thường niệm Phật, tuy đi - đứng - nằm - ngồi đều có thể 

niệm, nhưng lúc ngủ chỉ nên niệm thầm trong tâm, chớ nên niệm ra tiếng. 

Nếu lúc tỉnh giấc, áo mũ hãy còn chưa chỉnh tề, tay lẫn mặt còn chưa rửa 

ráy, súc miệng, và khi tắm gội, tiêu tiểu, và đến những nơi ô uế chẳng 

sạch, chỉ nên niệm thầm trong tâm, đừng niệm ra tiếng. Trong những lúc, 

những chỗ ấy, công đức niệm thầm giống với công đức niệm lúc bình 

thường. Niệm ra tiếng chẳng hợp nghi thức. Còn lúc sanh nở nhất định 

phải niệm ra tiếng rõ ràng, chớ nên niệm thầm trong tâm, bởi niệm thầm 

sức cảm ứng nhỏ nhoi. Lại vì lúc ấy phải dùng sức đẩy đứa con ra, nếu 

niệm thầm trong tâm, do vì bế khí sẽ có thể thành bệnh! Không riêng gì 

sản phụ phải niệm rõ tiếng mà những người chăm sóc ở bên cạnh cũng 

đều phải niệm rõ tiếng. Dẫu cho người nhà ở chỗ khác cũng vẫn có thể 

niệm cho sản phụ ấy. Nếu pháp này được truyền bá, thế gian sẽ vĩnh viễn 

không có nỗi khổ vì sanh sản, và nỗi khổ cả mẹ lẫn con đều chết vì sanh 

nở. 

[Phải]  biết  Phật  pháp  lợi khắp hết thảy, Phật là cha mẹ đại từ bi, là 

trời  của  các vị trời,  là  bậc thánh  của  chư  thánh,  do  tâm  đại  Bồ  Đề  lợi 

khắp hết thảy chúng sanh nên được viên mãn thành tựu. Trong đời có kẻ 

nói  giọng  cao  xa  “chán  nghe  chuyện  nhân  quả  báo  ứng  và  pháp  siêng 

gắng tu trì”, chỉ lấy  “hết thảy đều là không, hết thảy chẳng chấp”  làm

bùa hộ thân, chẳng biết đã chấp  “hết thảy đều là không, hết thảy chẳng 

 chấp”   thì  đã  chẳng  phải  là  ý  nghĩa   “hết  thảy  đều  là  không,  hết  thảy 

 chẳng chấp”  rồi! Huống chi kẻ ấy mượn cớ đó để lấp liếm dấu vết lười 

nhác, biếng trễ, chẳng chuyên chú thật tu, chỉ là “bàn xuông, tranh cao”, 

đến khi nghiệp báo đã chín muồi, Diêm lão (vua Diêm La) sẽ dâng đồ 

139

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

cúng  dường  tối  thượng  cho  kẻ   “hết  thảy  chẳng  chấp,  hết  thảy  đều  là 

 không”   ấy.  Không biết  trong  lúc  ấy,  [kẻ đó]  còn có thể  “đều  là  không, 

đều chẳng chấp” được hay chăng? Chúng ta nên kính nhi viễn chi đối 

với những kẻ ấy, để khỏi phải nhận sự cung kính cúng dường tối thượng 

của Diêm lão vậy! 

73. Thư trả lời cư sĩ Đường Năng Thành 



Hôm  qua  nhận  được  thư,  biết  nỗi  thảm  do  thổ  phỉ  gây  ra  tại  Tứ 

Xuyên,  khôn  ngăn  người  ta  phải  than  dài  sườn  sượt.  Tôi  thường  nói: 

 “Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân trị thiên hạ, để Phật độ 

 chúng sanh”.  Từ đời Tống, họ Trình, họ Châu do đọc kinh Đại Thừa nhà 

Phật, thân cận bậc thiện tri thức Thiền Tông, biết đại khái nghĩa lý  “toàn

 sự  chính là  lý,  hết  thảy  duy  tâm” ,  liền  chấp  bừa vào  ý  kiến  của  chính 

mình, chấp lý bỏ sự để làm ra vẻ chính mình kiến thức cao siêu, quá sợ 

người đời sau biết được [do đâu] họ có được [kiến giải ấy] nên đem lòng 

đen tối báng Phật, nói nhân quả báo ứng, lục đạo luân hồi do đức Phật đã 

dạy chính là căn cứ để lừa dối bọn ngu phu ngu phụ tin thờ giáo pháp 

của Ngài, chứ thật ra không có chuyện ấy. Con người chết rồi, hình hài 

đã mục nát, thần hồn cũng phiêu tán; dẫu có chém, chặt, xay, giã thì lấy 

gì để làm? Lại do thần hồn đã tiêu tan rồi, có ai để thác sanh nữa đây? 

Từ đấy trở đi, phàm là nhà Nho hễ kẻ nào hiểu biết cao xa thì ai nấy đều 

lén xem kinh Phật, nhưng đều cực lực báng Phật; kẻ hiểu biết thấp kém 

bèn  hùa  theo  người  khác  dấy  lên  kiến  giải  điên  đảo,  từ  sống  đến  chết 

chẳng được lợi ích nơi Phật pháp, từ sống đến chết thường tạo nghiệp 

báng Phật. 

Học  thuyết  của  họ  Trình,  họ  Châu  vừa  được  lưu  hành  thì  Nho  gia 

vâng giữ như khuôn vàng thước ngọc, còn chuyện họ Trình, họ Châu trái 

nghịch tiên  thánh   (thánh nhân Nho giáo)  thì  cả  cõi đời  không  ai  chịu nói 

đến!  Sau  này,  nhà  Nho  nào  nói  ngược  với  Trình,  Châu  sẽ  không  thể 

đứng vững được trong khoảng trời đất. Do vậy, nhà Nho chẳng dám nói 

nhân quả luân hồi, nói ra sẽ bị người ta công kích. Lại muốn sau này lỡ 

ra có thành tựu, muốn được dự vào Hương Hiền Từ (miếu thờ bậc hiền 

tài trong làng) hay trong Văn Miếu, nếu nói đến nhân quả luân hồi thì 

hai  đằng  đều  tuyệt  vọng!  Từ  đấy,  hoàn  toàn  thủ  tiêu  căn  bản  trị  quốc 

bình thiên hạ, cậy xuông vào “chánh tâm thành ý” để trị [thiên hạ]. Phải 

biết: Nếu có nhân quả luân hồi thì kẻ chưa thể chánh tâm thành ý vẫn 

140

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

gắng sức làm. Không có nhân quả luân hồi thì chỉ có bậc đại hiền mới có 

thể  chánh  tâm  thành  ý;  còn  những  kẻ  khác  do  không  có  gì  để  sợ  hãi, 

không có gì để mong mỏi, lẽ đâu lại khăng khăng chánh tâm thành ý hay 

sao? 

Trình - Châu đề xướng chánh tâm thành ý là do học được diệu nghĩa 

của Phật pháp, nhưng để phô tỏ cái trí của chính mình, bèn ngược ngạo 

cực  lực  chê  trách  Phật.  Như  vậy  là  họ  đã  chánh  tâm  thành  ý  nơi  chỗ 

không quan trọng, khẩn yếu, hoàn toàn chẳng mảy may nào chánh tâm 

thành ý nơi chỗ quan trọng, khẩn yếu lớn lao! Dùng đây để tạo thành cái 

danh cho chính mình, di hại cho thiên hạ đời sau. Gần đây tai họa liên 

tục xảy ra, dân không lẽ sống, đều là do chất độc của học thuyết Tống 

Nho bạo phát, ông có biết hay chăng? 

Niệm Phật, tụng kinh thì lấy sự chí thành làm gốc, có xướng tán hay 

không chẳng quan hệ gì! Còn với chuyện tụng một quyển kinh Pháp Hoa, 

rất tốt, nhưng đối với người bận bịu và già cả, hãy nên thường tụng Tịnh 

Độ Ngũ Kinh thì sẽ hiểu biết đại lược nguyên do của pháp môn Tịnh Độ. 

Niệm Phật thì phải trong tâm niệm cho rành rẽ, miệng niệm cho rành rẽ, 

tai nghe cho rành rẽ, từ sáng đến tối niệm thì từ sáng đến tối nghe, so với 

những kẻ tham niệm nhiều, tham niệm nhanh nhưng hồ đồ không rõ ràng, 

công hiệu khác xa lắm! Nay gởi cho ông một gói Tịnh Độ Ngũ Kinh, ai 

có lòng tin, có thể cung kính thì tặng cho họ những cuốn còn dư ra. Chớ 

dùng cách đọc sách Nho để xem kinh Phật thì mới được lợi ích, tránh 

khỏi tội khiên. Nếu không, cái tội khinh nhờn sẽ lớn hơn công đức đọc 

tụng đấy! 

74. Thư trả lời cư sĩ Tịnh Chi  

 (năm Dân Quốc 25 - 1936) 



Buổi tối hôm trước nhận được thư, do mục lực không đủ nên chẳng 

xem  được.  Trong hai  ngày  nay  lại  do phải  lo toan  chuyện  khác  không 

rảnh  rỗi  nên  quên  mất.  Buổi  chiều,  ngẫu  nhiên  kiểm  thấy  mới  biết  là 

muốn thỉnh sách và có gởi chi phí cho Quang, liền bảo Hoằng Hóa Xã 

gởi sách theo đúng số lượng. Ngoài ra còn [nhờ họ] gởi giùm cho Quang 

thêm  bốn  gói  sách  nữa.  Quang  già  rồi,  mục  lực  không  đủ,  một  mực 

chẳng quan  tâm  đến  chuyện  bên ngoài,  cũng  chẳng  có  môn  đình  pháp 

phái, mặc ai nói hay kể dở, Quang cũng chẳng muốn quan tâm đến. Ông 

đã thờ Quang làm thầy, chẳng ngại gì nói cách điều hòa các pháp môn 

141

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

cho ông nghe. Hãy nên dùng cái tâm chí công chí chánh, dùng ngôn ngữ 

chí công chí chánh để khuyên dụ thì là phước cho pháp môn vậy. Nếu do 

sự  kính  yêu  của  chính  mình  [mà  làm]  thì  hoàn  toàn  không  có  chút  gì 

đáng bàn nữa! Khiến cho người khác bất mãn, hoàn toàn hủy báng thiện 

tri thức, tạo nghiệp địa ngục thì vốn nhằm hòa hợp pháp môn lại đâm ra 

trở thành kéo bè kết lũ những người cùng ý kiến [với mình] để công kích 

những người khác ý kiến [với ta], đâm ra hộ pháp trở thành hoại pháp, 

tâm tốt chẳng đạt được quả báo tốt vậy! Nếu như vậy thì ông thấy người 

ta là kẻ đáng thương xót, người ta cũng thấy ông là kẻ đáng thương xót, 

ngay cả bậc cao tăng đáng tôn trọng chí cao vô thượng tuyệt đối chẳng 

thể dị nghị gì được cũng trở thành kẻ đáng thương luôn! Do vậy, Khổng 

Tử dạy kẻ chánh tâm thành ý thì phải trí tri (thấu hiểu cặn kẽ), [muốn] trí 

tri thì phải cách vật (trừ khử vật dục). Không “cách vật” thì giống như 

đeo  kính  màu  xanh,  đỏ  v.v…  phàm  những  màu  được  thấy  đều  chẳng 

phải là màu thật sự của nó. Do tâm có tư dục làm chủ nên chết chìm vào 

một bên, chẳng thấy chân lý của sự việc, thấy điều đúng của người khác 

trở thành sai! Phàm đối với những chuyện trị thế tu đạo đều nên lấy lời 

này làm khuôn phép, đừng coi là hủ bại rồi xem thường! 

75. Thư trả lời cư sĩ Giang Cảnh Xuân (hai lá thư)  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



1) Cầu cơ110 chính là tác dụng của linh quỷ. Chúng xưng là vị Phật 

này, vị Bồ Tát nọ, vị tiên kia đều là giả mạo danh các ngài. Nếu chân 

tiên ngẫu nhiên giáng cơ thì sợ rằng trong trăm ngàn trường hợp chẳng 

được lấy một, huống gì là Phật, Bồ Tát! Dùng cầu cơ để đề xướng Phật 

pháp tuy có lợi ích nho nhỏ, nhưng về căn bản đã sai lầm! Người học 

Phật chân chánh quyết chẳng nhờ vào cách này để đề xướng Phật pháp, 

vì sao vậy? Vì đấy là tác dụng của quỷ thần. Nếu có linh quỷ thông minh 

thì họa may còn chẳng đến nỗi làm hỏng chuyện, chứ nếu là một con quỷ 

hồ đồ giáng cơ, ắt sẽ làm hỏng chuyện lớn! Người ta do lời giáng cơ bị 

hỏng chuyện lớn liền nói Phật pháp sai lầm, thì đề xướng kiểu ấy chính 

là đầu mối để phá diệt Phật pháp! Ông cho là bị mất lợi ích, hỏi có tội 

110 Nguyên văn là “phù cơ” (thường bị đọc trại thành “phò cơ”), tức là hình thức “vịn cơ bút”. 

Cơ bút ở Trung Hoa thường được làm có hình dáng giống như cái giỏ, trang trí đẹp đẽ, trên 

thành giỏ có một cái mỏ nhọn khắc hình chim loan, nên đôi khi còn gọi là “phù loan”. Mỗi 

lần cầu cơ, hai người “phù cơ” (thường gọi là “đồng tử” hay “thanh đồng”) sẽ nâng hai bên 

cái giỏ, dịch chuyển cho mỏ chim loan viết chữ xuống mâm gạo hay mâm cát. 

142

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

hay  không  tội  thì  biết  ông  hoàn  toàn  chẳng  biết  chân  nghĩa  của  Phật 

pháp, đáng than thở quá đỗi! 

Trong thời Đạo Quang - Hàm Phong (1821-1861) nhà Thanh, tại phủ 

Quảng Tín, tỉnh Giang Tây có một viên Hàn Lâm111 tên là Từ Khiêm, tự 

Bạch Phảng. Người ấy sống đến chín mươi sáu tuổi, lúc mất thiên nhạc 

vang  lừng  trên  không,  ấy  là  sanh  lên  trời  vậy!  Ông  ta  không  biết  đến 

pháp môn Tịnh Độ, đối với địa vị Phật, Bồ Tát, trời, hay tiên, ông ta đều 

chẳng phân biệt rõ ràng! Một vị lão tăng ở Phổ Đà là môn nhân nhỏ tuổi 

nhất của ông ta đã kể cho Quang nghe câu chuyện này thật tường tận. 

Ông  ta  có  trước  tác  cuốn  Hải  Nam  Nhất  Chước  (một  giọt  nước  Hải 

Nam), [trong sách ấy] coi quyển trung, quyển hạ ngụy tạo của Tâm Kinh 

giống như Tâm Kinh, lại chép lời giáng cơ cầu mưa ở Tứ Xuyên, [trong 

ấy] nói Quán Âm quỳ trong điện Ngọc Đế112 cầu mưa. Đủ biết lời cơ nói 

xằng tán nhảm và tri kiến của ông ta đều là tà - chánh chẳng phân! 

Ông cho rằng “không cầu cơ sẽ đánh mất lợi ích”, chẳng biết cái họa 

của việc ấy là có thể đến nỗi diệt pháp ư? Từ Khiêm là người chuộng 

điều thiện tin Phật, nhưng thật sự chẳng hiểu rõ Phật lý, chẳng thích làm 

quan,  ở  nhà  dạy  người  làm  lành,  cũng  tự  cầu  cơ,  dạy  đệ  tử  của  chính 

mình  cầu  cơ.  Mọi  người  đều  chẳng  biết  cội  nguồn  của  cầu  cơ  và  cội 

nguồn của Phật. Đương thời, một vị Cử Nhân ở Nam Xương (tỉnh Giang 

Tây) cũng có hành vi giống như Từ Khiêm. Môn nhân của ông Cử Nhân 

này  cầu  cơ khám  bệnh tại  tỉnh thành  rất linh. Mẹ quan  Tuần Phủ  mắc 

111 Hàn Lâm Viện là một cơ cấu được thiết lập từ thời Đường, thoạt đầu chỉ nhằm tuyển chọn 

những người có tài văn chương, nghệ thuật, tri thức quảng bác làm cố vấn cho triều đình. 

Nhưng từ đời Đường Huyền Tông trở đi, Hàn Lâm Viện trở thành một cơ quan trọng yếu 

chuyên trách soạn thảo những chiếu chỉ, chế văn cơ mật cho hoàng đế. Những người làm 

việc trong cơ quan này được gọi chung là Hàn Lâm Học Sĩ, hay gọi tắt là Hàn Lâm. Thật ra, 

có hai loại: Hàn Lâm Học Sĩ chuyên soạn công văn, chế, chiếu. Còn Hàn Lâm Cung Phụng 

lo giữ sổ sách và công việc hành chánh trong cơ quan. Chữ Hàn Lâm Viện của cổ Trung Hoa 

có ý nghĩa hoàn toàn khác biệt với chữ Hàn Lâm Viện hiện thời. 

112 Ngọc Đế, gọi đầy đủ là Ngọc Hoàng Thượng Đế, theo tín ngưỡng dân gian là một vị thần 

tối cao  chưởng  quản chư  thiên  và  muôn  loài trong  toàn  thể  vũ  trụ, thường  được  Nho  Gia 

xưng tụng là Hạo Thiên Thượng Đế. Tuy thế, trong Đạo Giáo, Ngọc Đế vẫn thấp hơn Tam 

Thanh (Thái Thanh, Thượng Thanh, và Ngọc Thanh), vì được coi như một vị tôn thần được 

Tam Thanh sanh ra để thay các Ngài chưởng quản vũ trụ. Theo Ngọc Hoàng Bản Hạnh Tập, 

vương tử của Quang Minh Diệu Quốc bỏ ngôi vua, tu theo đạo của Tam Thanh trong núi 

Hương Nghiêm trở thành chân tiên. Đạo Giáo xưng tặng Ngọc Đế mỹ hiệu “Hạo Thiên Kim 

Khuyết Vô Thượng Chí Tôn Tự Nhiên Diệu Hữu Di La Chí Chân Ngọc Hoàng Thượng Đế”. 

Trong Phật pháp, Ngọc Hoàng Thượng Đế chính là Đế Thích trong Dục Giới. Như vậy, địa 

vị của Ngọc Hoàng Thượng Đế còn thấp hơn Đại Phạm Thiên Vương rất nhiều, có lẽ nào 

Quán Thế Âm Bồ Tát quỳ trong điện Linh Tiêu cầu Thượng Đế hạ chiếu làm mưa! 

143

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

bệnh, thuốc men vô hiệu, có người thưa ông X… đó cầu cơ khám bệnh 

linh lắm; do vậy, bèn mời đến thăm bệnh. Kê toa, uống thuốc vào, người 

bệnh chết ngay. Vội vàng đem toa thuốc cho thầy lang coi, thì ra trong 

ấy có vị thuốc công phạt. Do vậy, bắt ông ta đến hỏi. Ông ta thưa: “Đây 

chính là do thầy tôi là ông Y… dạy”. Vì thế, quan Tuần Phủ bắt đền thầy 

ông ta, bảo: “Ngươi dối đời hại người”, giết chết thầy ông ta. Từ Khiêm 

nghe chuyện ấy, răn dạy bọn môn đồ từ rày đừng cầu cơ nữa! 

Ông cho “không cầu cơ thì pháp thiếu duyên”, trong tâm chấn động 

sôi  sục,  chẳng  biết  cái  họa  của  cầu  cơ  lớn  tầy  trời,  công  đức  khuyên 

người  của  nó  chẳng  thể  bù  đắp  được!  Bậc  chánh  nhân  quân  tử  quyết 

chẳng bước vào đàn tràng ấy. Cuối đời Minh, ở Tô Châu có một người 

cầu  cơ,  có  bảy  tám  môn  đồ.  Một  ngày  nọ,  cơ  giáng  nói  Phật  pháp, 

khuyên người niệm Phật cầu sanh Tây Phương, so với những gì cơ đã 

nói trước kia hoàn toàn khác hẳn. Sau đấy, lại giáng cơ giống như vậy 

hơn hai mươi lần nữa, sau cùng mới lại nói “cầu cơ chính là tác dụng của 

quỷ thần, ta là vị X… đó, sau này sẽ không đến nữa, các ông chớ nên 

cầu cơ nữa!” Chuyện ấy được chép trong Tây Phương Xác Chỉ113. 

Năm đầu Dân Quốc (1911), ở Hương Cảng có người cầu cơ, nói là 

đại  tiên  Hoàng  Xích  Tùng  [giáng  cơ]  xem  bệnh  cực  linh.  Có  kẻ  trọn 

chẳng còn lẽ sống, cầu vị tiên ấy dạy cho một phương thuốc. Thuốc ấy 

cũng  là  tùy  tiện  nói  ra  một  loại  nào  chẳng  quan  trọng  lắm,  nhưng  hễ 

uống  vào  liền  lành  bệnh.  Hoàng  Tiểu  Vỹ  hâm  mộ  đến  học,  học  được 

cách [cầu cơ] nhưng hễ vịn cơ, cơ liền không chạy. Người khác hỏi thì 

cơ dạy niệm kinh Kim Cang bao nhiêu biến đó rồi lại vịn cơ, làm theo 

thì  cũng  rất linh.  Nhân đó, thường khai thị pháp  môn  Niệm  Phật. Bọn 

ông Vỹ liền muốn lập đạo tràng Niệm Phật, cơ dạy: “Nên để ba năm nữa 

rồi mới lập”. Ba năm sau, bốn năm người bọn họ lên Thượng Hải thỉnh 

kinh sách, năm sau đến quy y, lập ra Đa Đa Phật Học Xã, đem chương 

trình niệm Phật gởi cho tôi: Niệm Phật xong, niệm Quán Âm, Thế Chí 

113 Tây Phương Xác Chỉ là tập sách ghi chép những lời giáng cơ của Giác Minh Diệu Hạnh 

Bồ Tát, do Thường Nhiếp kết tập. Theo đó, vào cuối đời Minh, bọn ông Tưởng Vô Hủ gồm 

tám người thích tu Tiên thường tụ tập lại cùng nhau cầu cơ. Một ngày nọ, có một  vị tiên 

giáng xuống, dạy họ niệm Nam Mô Phật, họ bèn xưng Nam Mô Phật, vị ấy bảo niệm Phật 

không phải chỉ niệm bằng miệng xuông như thế, rồi dần dần chỉ dạy họ tu pháp môn Tịnh 

Độ, trừ bỏ tâm ham muốn trường sanh bất tử, cũng như đả phá những thói hư tật xấu của họ. 

Tám người này về sau đều thành những hành nhân Tịnh Độ tinh tấn. Những lời dạy của Giác 

Minh Diệu Hạnh Bồ Tát về Tịnh Độ hoàn toàn phù hợp với giáo huấn của chư Tổ Tịnh Độ, 

đả phá mạnh mẽ tệ nạn cầu cơ nên rất được Phật môn Trung Hoa coi trọng. Tây Phương Xác 

Chỉ cũng được đưa vào Tục Tạng Kinh. 

144

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

xong, lại niệm thêm một vị tên là Đa Đa Ha Bồ Tát. Quang hỏi: “Làm 

sao có được danh hiệu ấy?” Bọn họ bèn thuật lai lịch, nói là trước kia cơ 

xưng là đại tiên Hoàng Xích Tùng114, sau dạy tu pháp môn Tịnh Độ, đến 

cuối cùng mới cho biết rõ gốc gác là Đa Đa Ha Bồ Tát, lại răn vĩnh viễn 

không được cầu cơ nữa. 

Hai chuyện này do một người đệ tử sưu tập những pháp ngữ Tịnh Độ, 

[soạn  thành  sách]  đặt  tên  là  Tịnh  Độ  Tập  Yếu115,  Quang  bảo  đem  hai 

chuyện ấy ghi kèm vào đằng sau. Nay gởi cho ông ba bản, đọc rồi sẽ tự 

biết  (với Đa Đa Ha Bồ Tát, Quang bảo họ lập riêng một điện để thờ phụng, chớ nên 

 kèm thêm vào nghi thức Niệm Phật để khỏi làm cho người khác nghe rồi dị nghị). 

Dự  vào  liên  xã  niệm  Phật  thì  một  là  phải  bôn  ba,  hai  là  phải  bỏ  công 

chuyện hiện thời. Ở nhà tùy phần tùy sức niệm Phật, lợi ích rất lớn. Mỗi 

tháng một lần hoặc hai lần, đề xướng diễn thuyết trong liên xã khiến cho 

mọi người biết được pháp tắc, lợi ích, còn lúc bình thường cần gì cứ phải 

hằng ngày đến liên xã niệm Phật? Đây chính là ý kiến chánh của Quang 

kể từ khi lập Niệm Phật Lâm Xã đến nay. 

Đệ tử Phật há nên kỷ niệm những thánh đản của Đạo Giáo? Nếu nói 

là [thói quen] thế tục lưu truyền khó dứt thì vẫn nên lấy niệm Phật làm 

chánh.  [Thần  thánh  trong]  Đạo  Giáo  thuộc  về  thiên,  tiên,  quỷ  thần,  là 

một trong ba thứ đó. Vì họ niệm Phật chính là để tăng trưởng thiện căn 

xuất thế cho họ, tiêu diệt ác nghiệp đời trước cho họ. Ông chẳng thấy 

trong lời hồi hướng khóa sáng có câu:  “Hồi hướng hộ pháp chúng long 

 thiên, thủ hộ già lam chư thánh chúng”  (hồi hướng cho các trời rồng hộ 

pháp, các vị thánh gìn giữ, bảo vệ nhà chùa) đó ư? Phương Nam [Trung 

Hoa] thường đọc là Tam Bảo, còn phương Bắc thường đọc là “hộ pháp”, 

hợp với ý nghĩa hơn. Thiên, tiên, quỷ thần đều xếp vào hàng hộ pháp. Vì 

114 Đại tiên Hoàng Xích Tùng: Trong hệ thống thần thánh của Đạo Giáo không thấy liệt kê 

tên vị này. Theo truyền thuyết, năm Quang Tự 23 (1897), tại Hoa Nam, dân tình khốn khổ, 

bệnh dịch lan tràn, nên các đàn cầu cơ cầu tiên cho thuốc chữa bệnh rất thịnh hành. Có một 

vị giáng cơ tự xưng tên là đại tiên Hoàng Xích Tùng, thường cho thuốc rất linh nghiệm. Từ 

đó, hình thành tín ngưỡng thờ phụng Hoàng Đại Tiên. Do vị này tự xưng lúc sống là một 

thầy lang nên tranh thờ thường vẽ  một vị trung niên  mặc y phục theo kiểu thầy lang thời 

Mãn Thanh. Miếu thờ đầu tiên được thành lập ở thôn Nẫm Cương, thuộc huyện Nam Hải, 

tỉnh Quảng Đông, đặt tên là Phổ Độ Đàn, rồi dần dần phổ biến sang Hương Cảng và Đài 

Loan. 

115 Tịnh Độ Tập Yếu là một tác phẩm do cư sĩ Khổ Hạnh biên soạn, cư sĩ Phan Huệ Thuần 

và Thiệu Huệ Viên tu đính, Ấn Quang đại sư giám định, được chia thành ba phần: Phần đầu 

giải thích, biện định pháp môn Tịnh Độ, phần thứ hai trích thuật những pháp ngữ Tịnh Độ 

của chư Tổ Sư đại đức, phần cuối cùng là nghi thức niệm Phật và trích lục một số kinh sách 

chủ yếu của Tịnh Độ. 

145

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

hàng long thiên hộ pháp mà niệm Phật là đúng với chánh lý. Nếu niệm 

những kinh ngụy tạo như kinh Ngọc Hoàng116 v.v… sẽ trở thành tà kiến. 

Phật  pháp  suy  vi  đều  là  do  tục  tăng  chẳng  biết  Phật  pháp,  dùng 

những kinh ngụy tạo như Huyết Bồn Kinh, Thọ Sanh Kinh để làm đạo 

trọng yếu nhằm cầu tiền tài. Từ đấy, những “Phật sự” như phá huyết hồ, 

phá địa ngục, hoàn tiền thọ sanh, gởi kho v.v… ngày thấy càng nhiều. 

Tuy  lừa  được  tiền  của  kẻ  ngu,  nhưng  lại  khiến  cho  người  có  học  vấn 

hiểu rõ lý lẽ thế gian nhưng chẳng biết chân lý Phật pháp hủy báng. Tục 

tăng chỉ cốt được tiền, chẳng đoái hoài cái họa hoại diệt Phật pháp sâu 

xa của những loại “Phật sự” ấy. Nếu gặp kẻ có chân tri chánh kiến đem 

chi phí làm những thứ “Phật sự” ấy để [dùng vào việc] niệm Phật thì lợi 

ích lớn lắm! 



2) Thư chuẩn bị xong, pháp danh của hai mươi bốn người mỗi tên 

đều ghi ra giấy riêng. Quy y tuy dễ dàng, nhưng chớ nên vẫn giữ chương 

trình của ngoại đạo. Quang mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, chẳng 

thể khai thị nhiều. Nay gởi hai mươi bốn cuốn Gia Ngôn Lục, mỗi người 

một cuốn, ba mươi tờ “Một Bức Thư Gởi Khắp”, mỗi người một tờ, số 

còn dư tùy ý đem tặng, ba bản Tịnh Độ Tập Yếu, ba cuốn Sức Chung 

Tân Lương, hai loại này dùng để giúp cho việc đề xướng. 

Hãy nên bảo với bọn họ: Đã quy y Phật pháp làm đệ tử Phật, ắt phải 

giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, giữ tâm lành, nói lời lành, làm 

chuyện  lành,  hành  như  vậy  mới  là  đệ  tử  Phật  thật  sự.  Nếu  miệng  tuy 

niệm Phật, nhưng tấm lòng chẳng lành sẽ tương phản với khí phận của 

Phật, chẳng thể được lợi ích thật sự nơi niệm Phật! Hãy nên thường xem 

Gia Ngôn Lục thì tất cả lợi ích của pháp môn sẽ đều biết rõ từng điều. 

Thêm nữa, Một Lá Thư Gởi Khắp chính là nghi thức, quy cách giản tiện 

để tu trì hằng ngày. Bài văn ấy văn từ tuy thiển cận, nhưng lý thật thâm 

sâu, hãy nên dùng làm của báu gia truyền vĩnh viễn. Những điều khác đã 

nói tường tận trong Gia Ngôn Lục, ở đây không viết cặn kẽ nữa. 

76. Thư trả lời cư sĩ X… 

116 Kinh Ngọc Hoàng, còn gọi là Thánh Nguyên Giác Chân Kinh, hoặc chỉ gọi gọn là Hoàng 

Kinh,  là  một  bộ  kinh  điển  chủ  yếu  của  Đạo  Giáo,  nội  dung  tán  dương  Ngọc  Đế  và  thuật 

những sự tích xưa kia của ông ta. 

146

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Con người sống trong thế gian, quý ở chỗ giữ bổn phận. Phàm hết 

thảy những kẻ phát điên phát cuồng thậm chí thường hay sanh lòng bi 

quan, thường muốn tự sát, đều là do chẳng tu thật hạnh, muốn được đại 

hạnh phúc, mọi chuyện đều như ý, tài, sắc, danh vị đều hơn người. Nếu 

đời trước tu trì có si phước, được thỏa lòng mong mỏi ấy, bèn kiêu ngạo, 

xa xỉ, dâm dật, không gì chẳng làm. Cái họa như thế so với chuyện tự sát 

còn nặng gấp vạn lần! May là chưa đạt được, nên còn chưa đến nỗi khốc 

liệt như thế. Ông muốn tiêu phiền não ấy, hãy nên mọi chuyện đều giữ 

phận, chẳng nên dấy lên mảy may vọng niệm nào muốn vượt ngoài bổn 

phận! 

Tùy duyên làm việc, nếu làm tôi tớ của người khác, ắt phải tận hết 

chức phận tôi tớ của ta, chẳng lấy đó làm thẹn, và ôm giữ tấm lòng “ta 

vốn chẳng có tư cách làm tôi tớ, nay được làm tôi tớ, ta phải tận hết chức 

phận  làm  tôi  tớ  của  ta”,  chẳng  sanh  tâm  hợm  mình  khinh  người.  Chủ 

nhân biết đến ta, ta cũng chẳng vui. Chủ nhân không biết, ta cũng chẳng 

bực. Ta trọn hết phận ta, biết hay không mặc người! Tâm không so đo, 

lòng không uất ức. Làm tôi tớ như thế, chủ sẽ tôn kính như thầy, chẳng 

dám coi như tôi tớ. Nếu vì ta khéo tận hết chức phận tôi tớ của ta, người 

khác chẳng dám coi ta là tôi tớ, kính trọng ta như thầy, ta vẫn chẳng khởi 

cái tâm tự cao tự đại, biết tớ hay thầy đều là giả danh, tận hết chức phận 

của ta mới là thật hạnh. Chỉ sợ hạnh chẳng xứng với danh, mặc kệ người 

ta  đãi  ngộ  [như  thế  nào].  Bậc  đại  nhân  thời  cổ  tuy  gặp  lúc  cùng  quẫn 

chẳng thể sống được, cũng chẳng có ý niệm lo buồn, uất hận, dẫu cho 

sang quý như bậc thiên tử, giàu trùm thiên hạ, vẫn giữ thái độ như kẻ 

nông phu nơi rẫy bái. Đấy gọi là  “phú quý bất năng dâm, bần tiện bất 

 năng di, uy vũ bất năng khuất”  (phú quý chẳng phóng túng, nghèo hèn 

chẳng đổi dời [ý chí], oai vũ chẳng khuất phục), nên người quân tử vì 

vậy luôn thản nhiên, thảnh thơi! Nếu không, kẻ tiểu nhân cứ thường phải 

lo nghĩ! 

Ông  muốn  cầu  Quang  trừ  căn bệnh  của ông, nhưng  đối với những 

chữ [ông dùng] trong lá thư này, đúng là phải dần dần châm chước mà 

xem  mới  hiểu  được  đó  là  chữ  gì,  mới  hiểu  thư  nói  về  ý  gì.  Do  vậy, 

Quang biết ông chí lớn, ăn nói lớn lối, chứ tuyệt đối chẳng chú trọng tận 

lực làm. Nếu yên phận chẳng khoe khoang, nào chịu nêu ra yêu cầu lớn 

nhất, dùng những chữ hết sức khó nhận biết này, khiến cho người khác 

phải tốn  khá nhiều  tâm  tư  để  đọc  thư  của  mình, vì  mình lập  cách giải 

quyết nỗi sầu muộn cho mình! Nếu ông có địa vị lớn thì hết thảy những 

lời phê phán không biết sẽ choáng lộn, cầu kỳ đến đâu! Như chữ viết của 

147

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

ông Phùng Mộng Hoa, viết mười bức thư có đến chín bức người khác 

chẳng nhận biết được toàn bộ mặt chữ, đến nỗi con chết, cháu chết, đứa 

cháu nuôi để nối dòng cũng chết, quá nửa là do chữ viết vậy. Ông đừng 

coi đó là điều lạ lùng, đặc biệt! 

Phàm viết chữ phải sao cho người ta vừa nhìn liền hiểu ngay thì mới 

là cái tâm của vị đại quân tử vừa lợi người vừa tự lợi. Ông Phùng gởi thư 

cho Quang, Quang phí rất nhiều công phu chỉ nhận được [mặt chữ] tám 

phần. Quang viết lại cho ông ta, nói: “Thư của ông Quang chỉ đọc được 

tám phần, nhưng cũng hiểu ý. Nếu là người không thông thạo mặt chữ 

cho lắm thì sẽ bị hư chuyện không ít! Mong từ rày đừng dùng kiểu đó 

nữa để mong lợi khắp mọi người”. Về sau, ông ta viết thư cho Quang, 

dùng  lối  chữ  Khải,  Quang  cho  rằng  ông  ta  đã  đổi  thói  quen.  Hỏi  tới 

người khác thì ra ông ta vẫn giữ nguyên thói cũ. Ông đã phẫn chí muốn 

tự sát, sợ rằng những gì Quang nói ông chẳng cho là đúng! 

Trước  kia  một  sĩ  quan  là  người  huyện  Phiền  Trĩ  tỉnh  Sơn  Tây,  họ 

Tục,  do  quốc  gia  chẳng  được  thái  bình,  đến  lăng  của  Tôn  Trung  Sơn 

(Tôn Văn) mổ bụng, được người khác cứu nên chưa chết. Một đệ tử nghĩ 

là ông ta do đau lòng cho đất nước nên tự sát, liền đặc biệt khuyên ông ta 

đến Tô Châu quy y. Ông ta ở Tô Châu nhiều ngày, vợ con cũng đi theo. 

Một bữa nọ, dẫn con gái và đứa hầu đi theo, đứa con gái đã lên mười, 

đứa hầu đã gần ba mươi. Ông ta trò chuyện với Quang, đứa con gái và 

đứa hầu chơi giỡn. Ông ta quở mắng, đứa con gái không nghe, liền nổi 

giận  quát  mắng.  Chúng  hơi  yên  lặng  được  một  khắc,  lại  nghịch  giỡn. 

Quang hiểu ông ta chỉ biết uất đời, chứ hoàn toàn chẳng có tài giữ yên 

cõi đời. Chỉ có một bé gái ở chỗ Quang mà còn không kiềm giữ được, 

huống chi là cầm quân! Chẳng thể dạy con cái làm sao huấn luyện binh 

sĩ được? Nói chuyện này, sợ ông chẳng cho lời Quang nói là đúng, nên 

mới nêu ra một chứng cớ. 

Nay gởi cho ông một bộ An Sĩ Toàn Thư, một cuốn Liễu Phàm Tứ 

Huấn  (văn chương lẫn nghĩa lý đều chu đáo đến cùng cực), một cuốn Gia Ngôn 

Lục,  một  cuốn  Tọa  Hoa  Chí  Quả117,  một  cuốn  Cảm  Ứng  Thiên  Trực 

Giảng, một bộ Cảm Ứng Thiên Vựng Biên, hễ lắng lòng đọc ắt sẽ mong 

thật  hành.  Đừng  đọc  theo  kiểu  cưỡi  ngựa  vùn  vụt  xem  đèn,  thì  mọi 

chuyện  trước  kia  sẽ  giống  như  đã  chết  từ  hôm  qua,  mọi  sự  từ  rày  sẽ 

giống  như  được  sanh  trong  hôm  nay.  Phàm  những  tập  khí  trước  kia 

117 Tọa Hoa Chí Quả là một tác phẩm tập hợp những chuyện về quả báo do Vương Đạo Đỉnh 

(Tọa Hoa chủ nhân) biên soạn vào thời Hàm Phong nhà Thanh. 

148

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chẳng để chớm lên trong tâm nữa, ngõ hầu mong thành thánh thành hiền. 

Tiến thêm nữa là niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì liễu sanh thoát tử 

siêu phàm nhập thánh, mãi mãi lìa các khổ, thường hưởng pháp lạc. 

Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều không đủ, bất luận ông nghĩ 

là đúng hay sai cũng đừng gởi thư đến nữa, cũng như chẳng chấp thuận 

ông giới thiệu người khác đến quy y. Nếu thỉnh kinh nơi Hoằng Hóa Xã 

cũng đừng gởi kèm thơ cho Quang. Gởi riêng hay gởi kèm đều chẳng trả 

lời  vì  chẳng  có  mục  lực  lẫn  tinh  thần  để  thù  tiếp.  Cổ  nhân  nói:   “Bậc 

 quân tử tận lực thực hành thì được một câu nói tốt lành sẽ thọ dụng suốt 

 đời không hết. Nếu chẳng chăm chú tận tụy thực hành, dẫu đọc hết sách 

 vở thế gian, đối với chính mình vẫn vô ích!”  Như rồng thật hễ được một 

giọt nước liền có thể làm mưa khắp cả thế giới; rồng đất dẫu ngâm trong 

nước cũng chẳng khỏi cái họa táng thân! 

77. Thư trả lời cư sĩ Giang Hữu Bằng  



Bài Đại Học Tán (ca ngợi sách Đại Học) rất hay, nhưng Quang có 

mắt  như  mù,  sư  Đức  Sâm  suốt  hai  ba  năm  lo  việc  tài  sản  nhà  chùa  ở 

Giang Tây118,  mệt  nhọc  đã  thành  bệnh,  chẳng  dám  dụng  tâm.  Người 

trong Hoằng Hóa Xã không có công phu học thức ấy, chẳng thể đứng in 

giùm những trước tác của cha ông được! Khi đã gom thành sách, hãy tự 

đứng ra in. Nay đem bài tán này và những bản thảo trước đây gởi lại để 

khỏi  bị  thất  lạc.  Hữu  Trinh  giữ  lòng  trinh,  nhưng  vẫn  còn  chú  ý  đến 

thuốc men, đáng gọi là kẻ si! Những hành động sợ hãi, băn khoăn cho sự 

đói lạnh ấy đều là do vọng tâm “đang hưởng phước mà không biết là có 

phước” gây nên. Nếu chịu nghĩ: Giả sử ta sanh vào nhà nghèo túng, suốt 

ngày  quanh  năm  bận  bịu  cơm  áo  mà  vẫn  khó  được  thỏa  nguyện  thì 

chẳng muốn làm người nữa hay chăng? 

Cổ nhân nói:  

 Tha kỵ tuấn mã, ngã kỵ lư. 

118 Do chánh quyền huyện Cám Châu (tỉnh Giang Tây) toan biến chùa Thọ Lượng thành khu 

chợ búa, rồi họ mượn tiếng xây dựng đường xá, toan phá ngôi chùa này thành bình địa, nhân 

sĩ địa phương cậy thầy Đức Sâm lập cách cứu vãn, vì thầy Đức Sâm đã từng trụ ở chùa Thọ 

Lượng một thời gian. Xin coi chi tiết nơi bài Sớ Thuật Duyên Khởi Trùng Hưng Chùa Thọ 

Lượng trong phần Tạp Trước và bài “So sánh sự tổn hại và lợi ích giữa được và không được 

trợ  niệm”  của  thầy  Đức  Sâm  trong  phần Phụ  Lục, sách  Ấn  Quang  Pháp  Sư Văn  Sao Tục 

Biên, quyển Hạ. 

149

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

 Tồn tế tư lượng ngã bất như. 

 Hồi đầu hựu kiến thôi xa hán. 

 Tỷ thượng bất túc, hạ hữu dư

(Tạm dịch: 

Người cưỡi ngựa, ta cưỡi lừa, 

Xét soi cho kỹ, ta thua xa người  

Ngoảnh đầu thấy gã đẩy xe, 

Nhìn lên thua kém, dưới ai bằng mình?) 

Đây  lời  đề  thơ  cho  bức  tranh  Hành  Lạc.  Trong  bức  tranh  ấy,  phía 

trước là một người cưỡi ngựa, ở giữa là một người cưỡi lừa, phía sau là 

một người đẩy xe. Nếu Hữu Trinh hiểu được ý này, nhất tâm cầu sanh 

Tây Phương, sẽ lành bệnh si, chánh trí mở mang thì mới đáng gọi là Huệ 

Trinh. Nếu không, sẽ thành Si Trinh! Trinh đã kèm theo si thì sanh về 

Tây Phương cũng chẳng dễ dàng đâu! Chịu uống phương thuốc này thì 

may mắn lắm! 

Về giấc mộng của ông thì chính là do tâm ông biến hiện, không dính 

dáng chi đến Quang! Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết cơm 

cháo, làm sao hiện trong giấc mộng của người khác cho được? Nghi vấn 

của Du Hữu Phương và những gì nói trong mộng phù hợp với những gì 

đã được viết trong thư Quang, đấy là Bồ Tát chỉ dạy ông ta hòng sanh 

chánh kiến. Kinh dạy:  “Nên hiện thân nào để độ được, liền hiện thân ấy 

 để thuyết pháp” , núi, sông, cây, cỏ, cầu, bến, đường, nẻo, người, ngựa, 

binh, tướng, không gì chẳng tùy cơ mà hiện! Nếu nói đấy chẳng phải là 

Bồ Tát hiện mà chắc là do Quang hiện thì núi, sông, cây, cỏ, cầu, bến, 

đường, nẻo, người, ngựa, binh, tướng cũng có thể hiện mộng cho người, 

có lý ấy hay chăng? Ông đừng có si dại tưởng là Quang. Nếu si dại cho 

là Quang sẽ thành ra “đem phàm lạm thánh”, thì ông lẫn Quang đều mắc 

tội chẳng cạn đâu, nhớ kỹ nhé! 

Căn bệnh lắc đầu của cha ông chính là dấu vết cho thấy chẳng thể 

lành bệnh, nhưng do niệm Phật sẽ có thể được lành bệnh. Ông muốn cụ 

được hết bệnh hoàn toàn thì cũng có cách. Ông cùng Huệ Trinh và vợ 

ông ba người chí thành niệm Quán Âm cầu gia bị. Nếu thật sự chí thành, 

chắc chắn cụ có thể lành bệnh vì cha con có sẵn mối liên quan bẩm sanh. 

Năm  Dân  Quốc  thứ  10  (1921),  ông  Hoàng  Hàm  Chi  và  vợ  ăn  chay 

trường,  bà  mẹ  tám  mươi  mốt  tuổi,  khuyên  cụ  ăn  chay,  cụ  không  mở 

150

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

miệng.  Dọn  thức  ăn  chay,  cụ  không  nuốt  thức  ăn,  chỉ  ăn  cơm  trắng. 

Quang dạy họ sám hối thay cho mẹ, chưa đầy một tháng, cụ liền ăn chay 

trường. Do mối liên quan bẩm sanh, hễ chí thành ắt sẽ cảm động được 

Phật, Bồ Tát! 

78. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập  



Con người và trời đất cùng xưng là Tam Tài, chẳng phải là chuyện 

xuông,  mà  ắt  phải  có  công  tham  dự,  giúp  đỡ  sự  sanh  trưởng,  thì  mới 

chẳng thẹn! Nếu không, thịt đi thây chạy, suốt đời ô uế trời đất, sao có 

thể gọi là Tam Tài cho được? Nếu lãnh hội được ý này, đem [áp dụng 

vào việc] dạy dỗ bọn trẻ, ắt sẽ có thể tận tâm kiệt lực, đem tài năng ra 

dạy dỗ, trước hết lấy đạo đức làm gốc, rồi mới đến văn chương là ngọn. 

Thường luôn giảng nói hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ, khiến cho 

chúng nó biết đạo làm người, khởi tâm, động niệm, cư xử, nói năng đều 

thuần  thiện,  tạo  thành  cơ  sở  có  thể  dự  vào  bậc  thánh.  Kinh  Dịch  nói: 

 “Mông dĩ dưỡng chánh, thánh công dã”  (dạy cho bọn trẻ nhỏ lẽ chánh, 

công lao [bằng với công lao] của bậc thánh nhân vậy) tức là nói về điều 

này. Nếu có thể dùng cái tâm này để dạy người thì học vấn lẫn phẩm đức 

của chính mình ngày càng tươi sáng, con người sẽ được cảm hóa, chẳng 

đợi phải đốc thúc, quở trách mong cho họ sẽ thuận theo. Thiên hạ chẳng 

yên, thất phu có trách nhiệm. Hiện thời nước loạn, dân khốn đốn, anh em 

cùng một nhà đánh nhau, tranh đua muốn tàn hại lẫn nhau, dân không lẽ 

sống đều do cha mẹ trong gia đình không khéo dạy, thầy giáo trong nhà 

trường không khéo dạy, đến nỗi kẻ có thiên tư quen thói làm xằng, đứa 

không có thiên tư cam lòng làm kẻ giặc bướng bỉnh. 

Ông giữ được tấm lòng “gốc chánh, nguồn trong” để làm chuyện vun 

trồng nhân tài, tức là chẳng có địa vị mà nắm quyền cai trị, chẳng lên tòa 

mà thuyết pháp vậy, còn vui nào hơn? Đối với việc niệm Phật, nào có trở 

ngại chi? Sáng - chiều tùy sức xưng niệm. Ngoài ra, [những lúc] chẳng 

cần  vận  dụng  tâm  tư,  hễ  thuận  tiện  bèn  niệm,  chỉ  cần  đầy  đủ  lòng  tin 

chân thành, nguyện thiết tha sẽ tự được vãng sanh. Nếu cứ nói: “Bận rộn 

cày cấy sẽ dễ niệm Phật”, chẳng biết lúc bận rộn cày cấy, do khổ sở nên 

chắc  chắn  chẳng  thể  niệm  được.  Ông  nghĩ  như  vậy  đều  là  chẳng  chú 

trọng tự phản tỉnh, là tình kiến “đứng núi này thấy núi nọ cao hơn”, chứ 

không phải là chánh trí thấu hiểu sâu xa tự tâm, hiểu thấu triệt để nguyên 

nhân trong thế gian vậy. Ông chỉ nên “đừng làm các điều ác, vâng giữ 

151

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

các điều lành” kiêm dùng tín nguyện trì danh để cầu sanh Tây Phương. 

Dùng những điều ấy để tự hành, dạy người, dẫu chẳng có thể thành tựu 

lớn lao, nhưng cũng có thể chẳng thẹn làm người, chẳng thẹn làm thầy, 

đội trời đạp đất vậy! 

79. Thư gởi cho cư sĩ Lý Huệ Trừng bàn về chuyện [xử trí] tro thiêu 

hóa kinh và tiền vãng sanh  

 (năm Dân Quốc 23 - 1934) 



Chuyện đốt kinh [cũ rách] tuy có công đức, nhưng chúng tôi chẳng 

dám đề xướng, bởi kẻ thô tâm thì nhiều, họ thường đốt lẫn với tro giấy 

vàng mã. Tro giấy vàng mã đem bán cho người buôn tro, họ sẽ lược tro 

giấy để giữ lại những mảnh thiếc đem bán, chẳng khác gì vứt tro kinh ấy 

vào đống rác hay chăng? Ai chịu cẩn thận dùng riêng vật dụng khác để 

thiêu, rồi đem tro ấy bỏ trong sông cái, biển cả hay chăng? Quang lúc 

mới xuất gia thấy [khi nhà chùa làm lễ]  phóng Mông Sơn119, đốt ngân 

phiếu,  trong  ấy  có  kèm  thêm  tiền  vãng sanh   (in chú Vãng Sanh giống như 

 đồng tiền nên gọi là Vãng Sanh Tiền).  Lúc thiêu thì đốt rồi cầm trên tay, khi 

lửa cháy đến tay không cầm được nữa bèn vứt đi, thường là chưa cháy 

hết, mỗi tờ có nhiều chữ chưa cháy. 

Năm  Quang  Tự  thứ  mười  sáu  (1890),  tại  chùa  Long  Tuyền  ở  Bắc 

Kinh, buổi sáng ra khỏi cửa chùa, thấy trong đống giấy đã đốt để tiễn cô 

hồn trong lễ Phóng Diệm Khẩu hồi đêm có xấp tiền Vãng Sanh dày độ 

hai tấc, chỉ cháy một nửa, Quang nhặt lấy bỏ trong sọt đựng giấy chữ. 

Nếu tro ấy bị kẻ hầu quét dọn thì có khác gì bị quăng trong đống rác hay 

chăng? Do vậy, biết rằng: Bất luận cách nào cũng đều cần phải có người 

119 Mông Sơn Thí Thực là một khoa nghi thí thực cho cô hồn. Mông Sơn nay thuộc huyện 

Danh Sơn, tỉnh Tứ Xuyên. Vào đời Tống, có Bất Động Thượng Sư sống trên núi này, được 

thế gian xưng tặng là Cam Lộ đại sư. Để phổ tế cô hồn, Sư tập hợp những điểm chánh yếu 

trong khoa nghi Du Già Diệm Khẩu và các kinh phổ thí cô hồn trong Mật Tạng soạn thành 

khoa Mông Sơn Thí Thực. Khoa nghi này thường được các chùa tụng niệm vào khóa chiều 

một cách đơn giản, phẩm vật cúng thí thường chỉ là gạo muối hay cháo. Cận đại, Hưng Từ 

pháp sư đề xướng thêm vào đấy sáu phen khai thị, nên khoa nghi mới này được gọi là Đại 

Mông Sơn Thí Thực để phân biệt với khoa nghi Mông Sơn thường dùng. Trong Đại Mông 

Sơn Thí Thực, phải lập pháp đàn, thờ tượng Phật, bày nhiều hương hoa, vật cúng, gạo trắng, 

nước trong, cung thỉnh vị Tăng có phẩm đức thuyết pháp khai thị. Trước đàn chánh bày đài 

cô hồn và thờ bài vị của các vong linh trong mười phương pháp giới. Sau khi dâng hương 

bèn dùng vải vàng bọc quanh đài cô hồn để quỷ thần tụ vào đó lễ bái, nghe pháp thọ thực, 

không bị chướng ngại. Giờ cử hành pháp sự thường vào hai giờ Tuất và Hợi. 

152

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

cẩn thận để làm. Nếu người phô trương làm thì chưa được lợi ích mà đã 

bị họa trước! Mấy năm trước, chùa Thái Bình bán giùm kinh Kim Cang 

viết bằng chữ son120 cho Tô Châu Ẩn Bần Hội thuộc chùa Linh Ẩn ở Tô 

Châu,  hòa thượng Chân  Đạt nghe  Quang  nói bèn thôi,  chẳng bán  nữa. 

Nếu có người tặng cho kinh Kim Cang viết bằng chữ son, bất tất phải 

đốt trong khi làm Phật sự, sợ rằng không có người chú tâm cẩn thận để 

lo toan thì sẽ mắc phải tội trên đây! 

Hãy nên ở chỗ thanh tịnh trong nhà, dùng một cái nồi lớn hoặc một 

cái chậu sắt Tây to, phía dưới lót giấy thiếc, đặt kinh lên trên, phía trên 

lại phủ giấy thiếc để khỏi bị bay lung tung. Chờ khi lửa tắt, thu lấy tro ấy 

chứa  trong đãy  vải mới,  bên  trong lại bỏ  thêm  cát  sạch,  hoặc  đá sạch, 

ngói  sạch,  bỏ  nơi  chỗ  sâu  trong  sông  hay  biển,  để  khỏi  mắc  lỗi.  Nếu 

chẳng bỏ thêm cát đá bên trong, [đãy tro] sẽ nổi lên không chìm, lại trôi 

tấp vào bờ, rốt cuộc bị ô uế. Đốt kinh mà dụng tâm như vậy ắt có công 

đức, ắt chẳng bị tội khiên. Nếu không, tôi chẳng dám nói! 

Những  kẻ  đốt  kinh  kia,  có  ai  không  đốt  lẫn  với  giấy  vàng  bạc?  Ở 

phương Nam giấy vàng bạc tốt, người ta chẳng chịu đốt trên đất. Ở Bắc 

Kinh  giấy  vàng  bạc xấu  tệ,  các  chùa đều  chẳng biết kính  tiếc  chữ.  Hễ 

người ta làm Phật sự, thường hay đem sớ văn đốt trên đường trước cửa 

nhà,  hoàn  toàn  chẳng  dùng  đồ  chứa đựng.  Người,  thú  giày  xéo,  lỗi  ấy 

chẳng nhỏ! Tập quen thành thói, đáng đau xót thay! Đối với chuyện này, 

về phần chúng ta nên thầm lặng tự giữ. 

Như khăn vuông lót tay để lễ Phật của nữ nhân ở phương Nam có in 

danh hiệu của Phật, Bồ Tát, trên đó có đóng dấu các chùa, trải lên đất để 

lễ Phật, hoặc dùng để lót ngồi. Phong tục xấu xa này lưu truyền khắp xa 

gần. Năm Quang Tự hai mươi mốt (1895), ở chùa A Dục Vương, Quang 

thấy một phụ nữ dùng miếng vải ấy để lót ngồi, do đấy, bèn nói với vị 

điện chủ điện Xá Lợi, điện chủ nói: “Đấy là phong tục của vùng này”, có 

ý cho rằng Quang lắm chuyện! Vì thế, trong Phổ Đà Chí có nói đến tội 

lỗi ấy, không biết có ai chịu lưu tâm hay chăng? 

Thế gian chẳng biết có bao chuyện chẳng thể suy xét đến tận cùng, 

do đã thành thói quen, ai cũng cho là có lý. Như người ăn mặn cho kẻ ăn 

chay là không tốt lành, bất lợi cho con cháu; nếu ăn chay trường sẽ làm 

120 Đây là một tục lệ kỳ quặc của Phật môn Trung Hoa vùng Hoa Nam. Kinh Kim Cang viết 

bằng chữ son thường được đốt trong các pháp sự cầu siêu để thí cho quỷ thần. Ẩn Bần Hội 

(hội giúp đỡ người nghèo) gây quỹ bằng cách nhờ các chùa bán loại kinh Kim Cang  viết 

bằng chữ son này. 

153

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

cho con cháu đoạn tuyệt! Rốt cuộc có kẻ tin theo, chẳng bằng lòng cho 

cha mẹ ăn chay trường. Những lời ngoa truyền ấy trọn khắp các nơi. Lại 

nữa, hễ có người sanh nở thì có kẻ niệm Phật trọn chẳng dám gần. Lại có 

người chẳng nhìn người chết, chẳng nhìn cô dâu mới cưới, cũng như phá 

địa  ngục,  phá  huyết  hồ,  trả  tiền  Thọ  Sanh.  Những  chuyện  vô  lý  ấy, 

những ông sư phàm tục vì cầu lợi bèn làm cho người ta, kẻ vô tri vì để 

tiêu tội bèn bỏ tiền mời người làm, còn đối với pháp môn Niệm Phật thật 

sự được lợi ích lại coi thường! 

Vào  năm  Dân  Quốc  18  (1929),  Long  Tử  Tu,  Bộc  Thu  Thừa  tính 

dùng một ngàn sáu hay một ngàn bảy trăm đồng để làm một hội Thủy 

Lục121 tại  Bảo  Hoa  Sơn,  nói  với  Quang.  Quang  bảo  đem  tiền  ấy  để  tổ 

chức Niệm Phật Thất, bọn họ liền bỏ đi không làm, chỉ dùng mấy trăm 

đồng để niệm Phật. Nếu Quang tán thành họ làm đàn Thủy Lục thì hai 

người [mỗi người] đều phải tốn hơn tám trăm đồng, đủ thấy người thế 

gian phần nhiều thích chuyện náo nhiệt phô trương, chứ không phải là 

chân thật cầu siêu cho người đã khuất và phổ độ cô hồn! Giấy vàng bạc 

cũng  chớ nên bỏ,  mà  cũng không  nhất  định phải thiêu  bao nhiêu.  Cần 

biết:  Đây  là  thứ  dùng  để  cứu  giúp  cô  hồn,  chứ  Phật  Bồ  Tát  và  người 

vãng sanh trọn chẳng dùng đến. Cũng là nhờ Phật lực, pháp lực, tâm lực 

mà biến ít thành nhiều. Nếu mỗi người đều được một tờ thì dù số đến 

ngàn vạn vạn tờ cũng chẳng thể trọn khắp được vì cô hồn và quỷ thần 

trọn khắp hư không vậy! Nếu biết nghĩa “biến ít thành nhiều” thì cái tâm 

cứu tế cô hồn cũng trọn hết, mà cũng không mắc lỗi quá sức phung phí. 

Ấy là do lòng ai nấy chí thành làm thì tâm lực trọn khắp, của cải trong 

cõi âm cũng được trọn khắp theo! 

80. Thư giới thiệu sử dụng xà-phòng Tam Tinh làm bằng chất béo 

thực vật  

 (năm Dân Quốc 18 - 1929)  

121 Thủy Lục là pháp hội thí thực cho ngạ quỷ cũng như hết thảy những sinh vật sống trên đất, 

dưới nước nhằm cứu bạt các loài quỷ. Theo Thích Môn Chánh Thống, quyển 4:  “Gọi tên là 

 Thủy Lục là do ý nghĩa ‘chư tiên đến ăn trong các dòng nước, quỷ đến ăn nơi đất sạch”. 

Duyên khởi của pháp hội này là do Tiêu Diễn (Lương Vũ Đế) mộng thấy thần tăng dạy lập 

trai hội nhằm phổ tế quần linh trong lục đạo tứ sanh. Vua bèn cầu cao tăng đọc khắp các 

kinh điển, y theo chuyện A Nan gặp quỷ Diện Nhiên, thiết lập pháp hội thí thực bình đẳng, 

soạn ra khoa nghi. Theo Phật Tổ Thống Ký, pháp hội Thủy Lục đầu tiên được cử hành tại 

chùa Kim Sơn vào năm Thiên Giám thứ tư (505) đời Hậu Lương. Về sau khoa nghi này thất 

truyền. Đến niên hiệu Hàm Thuần đời Đường, pháp sư Đạo Anh chùa Pháp Hải tại Trường 

An được dị nhân chỉ điểm, tìm lại được khoa nghi bèn tổ chức và lưu truyền pháp hội này. 

154

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Nỗi thảm sát kiếp trong cõi đời gần đây [đúng là] xưa nay chưa từng 

nghe  đến;  xét  đến  cội  nguồn,  phần  nhiều  là  do  sát  sanh  ăn  thịt  mà  ra. 

Muốn cứu vãn, nếu không từ đề xướng nhân quả báo ứng khiến cho hết 

thảy mọi người cùng phát cái tâm “dân như người ruột thịt, vật giống hệt 

như ta”, đều cùng kiêng giết ăn chay, sẽ không thể có cách nào đạt hiệu 

quả cho được! Ngoài chuyện ăn thịt ra, phàm với những chuyện gì có thể 

dấy  động  cơ  duyên  giết  chóc  đều  phải  lập  cách  sửa  đổi.  Như  do  từ 

chuyện [chế biến] xà-phòng mà sát sanh thì cũng không thể kể hết được 

số. Bởi lẽ, xà-phòng dùng mỡ [động vật] mới khử được hờm. Những thứ 

chất  béo  khác  không  có  tánh  ngưng  kết,  hoặc  tuy  có  tánh  ngưng  kết 

nhưng đều mắc quá. Vì vậy, đều dùng mỡ bò để làm. Bò là loài gia súc 

có công lớn đối với con người; do điều này, chúng bị giết không thể tính 

toán được, thật là một chuyện đáng ngậm ngùi lắm! 

Mấy năm trước, cư sĩ Châu Văn Minh và một vị Tăng ở Phổ Đà sáng 

chế  một  loại  xà-phòng  làm  bằng  dầu  thực  vật,  Quang  đã  từng  thuyết 

minh căn cội của nó, báo với tứ chúng, hầu như được hết thảy thiện tín 

tán  thành,  chấp  thuận.  Tiếc  là  nguồn  vốn  không  bao  nhiêu,  chẳng  đầy 

mấy tháng bèn lỗ vốn, phải đình chỉ. Sau này xưởng xà-phòng và nến 

Nam  Dương  làm  kèm  thêm  xà-phòng  bằng  dầu  thực  vật,  do  giá  thành 

cao nhưng lợi tức kém nên cũng lại đình chỉ. Ba bốn năm trước, thường 

có Phật giáo đồ từ phương xa gởi thư hỏi Quang chỗ bán, muốn mua về 

dùng. Cũng có người muốn đứng làm đại lý bán lại. Quang thường đem 

chuyện ấy ghim trong lòng, mong có người phát tâm “cứu sanh mạng, 

ngăn  giết”  lại  làm  xà-phòng  bằng  chất  béo  thực  vật  để  cởi  gỡ  mối  lo 

buồn kín đáo của tôi thì còn may mắn nào hơn! 

Tháng Mười năm ngoái, Tổng Lý (giám đốc) của Trung Quốc Hóa 

Học Công Nghiệp Xã tại Thượng Hải là Phương Dịch Tiên cùng mẹ và 

vợ  đến  quy  y.  Quang  hỏi:  “Ông  có  làm  xà-phòng  hay  không?”  Thưa: 

“Có làm ạ!” Quang dặn nên làm xà-phòng bằng chất béo thực vật. Ông 

ta  thưa:  “Vâng”,  chỉ  nói:  “Xà-phòng  bằng  chất  béo  thực  vật  giá  thành 

khá cao. Nếu để giá cao, người ta không chịu dùng. Do vậy, các xưởng 

chế  tạo  xà-phòng  đều  chẳng  chịu  làm.  Đã  vâng  lời  thầy  dạy,  sẽ  thỏa 

nguyện thầy, nhưng nếu không nghiên cứu nhiều cách sẽ không thể được. 

Khoảng giữa Xuân và Hạ năm sau sẽ có thể làm ra được sản phẩm”. Đến 

đầu tháng Ba năm nay, ông ta đến gặp Quang, nói: “Xà-phòng bằng chất 

béo thực vật thì khuôn và đồ đựng đều chế tạo ổn thỏa rồi, nhưng phòng 

xưởng chưa đủ dùng, hiện đang xây cất, đến giữa tháng Tư sẽ có thể bán 

ra được”. Quang nghe xong, khôn ngăn mừng rỡ. 

155

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Mạnh Tử có nói:  “Thỉ nhân khủng duy bất thương nhân, hàm nhân 

 duy khủng thương nhân” (Người chế tạo mũi tên chỉ sợ chẳng làm người 

khác  bị  thương,  người  chế  tạo  áo  giáp  chỉ  sợ  người  khác  bị  thương). 

Cùng là kiếm lời, nhưng từ bi hay tàn nhẫn, tội hay phước khác biệt lớn 

lắm! Chỉ một hành động này không biết đã bớt giết bao nhiêu sanh mạng. 

Đúng là  “nghệ dã nhi tấn hồ đạo hỹ”  (nghề nghiệp là để tăng tấn đạo 

vậy). Mong sao hết thảy mọi người cùng hàng với tôi đều dùng loại xà-

phòng bằng dầu thực vật này thì hết thảy những xưởng chế tạo xà-phòng 

bằng  mỡ  động  vật  phải đổi  sang  làm  xà-phòng  bằng  dầu  thực  vật  ngõ 

hầu  được  mọi  người  chiếu  cố,  quyết  chẳng  vì  giá  thành  của  xà-phòng 

bằng  mỡ  động  vật  rẻ  hơn  mà  chẳng  chịu thay  đổi.  Quang già rồi, tinh 

thần  ngày  càng  giảm,  việc  thù  tiếp  ngày  càng  nhiều,  sau  Thu  sẽ  náu 

mình ẩn kín mãi mãi. Sợ rằng có lẽ các Phật giáo đồ đồng hàng với tôi 

tại các tỉnh không biết nên tôi bảo ông ta in ra bảng giá để mọi người đều 

biết. 

81. Thư gởi cư sĩ Minh Quang  



Pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  bình  thường  nhất  nhưng  cao  sâu 

nhất trong Phật pháp. Nếu không phải đời trước sẵn đủ huệ căn, quả thật 

khó thể sanh chánh tín sâu xa. Đừng nói nhà Nho chẳng dễ sanh lòng tin, 

ngay  cả  bậc  tri  thức  thông  Tông  thông  Giáo  cũng  thường  dựa  theo  ý 

nghĩa trong Tông - Giáo để luận định, phán đoán, đến nỗi đối với pháp 

“khiến cho hàng phàm phu sát đất chưa đoạn Phiền Hoặc mà được liễu 

sanh thoát tử siêu phàm nhập thánh ngay trong đời hiện tại” chẳng thể 

nghĩ bàn này họ chẳng những không chịu tự tu mà còn chẳng chịu dạy 

người  khác  tu,  vì  họ  chẳng  biết  pháp  này  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt 

trong Phật pháp, cứ lấy giáo nghĩa của Tông - Giáo làm chuẩn, nên mới 

phạm những lỗi lầm ấy. Nếu thoạt đầu họ liền biết được nghĩa này thì lợi 

ích lớn lắm. Người thông minh phần nhiều chú trọng “hiểu lý để ngộ cái 

tâm”, chẳng biết niệm Phật chính là đường tắt để hiểu lý ngộ tâm. 

Nếu có thể niệm niệm tương ứng thì sẽ tự hiểu được lý, ngộ được 

tâm. Dẫu chưa làm được, bèn cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương, 

so với những kẻ “hiểu được lý, ngộ được tâm, nhưng chưa đoạn Phiền 

Hoặc, vẫn cứ luân hồi sanh tử, trọn không có lúc thoát ra”, thì [sự khác 

biệt giữa] trời và đất đã chẳng đủ để sánh ví sự hay và dở. Huống chi đã 

vãng sanh liền thân cận Phật Di Đà và thánh chúng, sẽ đích thân chứng 

156

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

được Vô Sanh Pháp Nhẫn, há nào phải chỉ hiểu được lý, ngộ được tâm 

mà thôi ư! Pháp môn Tịnh Độ chỉ có bậc Thượng Thượng Căn và ngu 

phu ngu phụ  mới được lợi ích thật sự, còn kẻ thông minh thông Tông 

thông  Giáo  phần  nhiều  do  chí  lớn,  ăn  nói  lớn  lối,  chẳng  chịu  cậy  vào 

Phật  từ  lực,  cứ  dốc  chí  cậy  vào  đạo  lực  của  chính  mình,  cam  lòng 

nhường cho ngu phu ngu phụ sớm dự vào dòng thánh! Có lẽ trong quý 

ấp có kẻ mang kiến giải như vậy cho nên tôi mới nói sơ lược nguyên do. 

Đã muốn quy y thì nay đặt cho ông pháp danh là Khế Quang. Tiếng 

Phạn “A Di Đà”, cõi này dịch là Vô Lượng Thọ, hay cũng dịch là Vô 

Lượng Quang. Nếu có thể nhất tâm niệm Phật, thì chính là lấy Quả Địa 

Giác làm Nhân Địa Tâm. Nếu có thể tâm tâm tương ứng thì nhân trùm 

biển quả, quả tột nguồn nhân, cực bình thường nhưng cực huyền diệu. 

Nếu có thể tin nhận thì đáng gọi là bậc đại trượng phu lỗi lạc. Quang do 

túc nghiệp, sanh ra liền bị bệnh mắt, may còn được thấy bầu trời hơn bảy 

mươi năm. Nay thì mắt hết sức yếu lòa, cự tuyệt hết thảy những chuyện 

thù tiếp bút mực. Sợ ông bị dao động, bị thuyết phục bởi những kẻ đề 

xướng hướng dẫn thuộc những tông khác, nên đặc biệt nói đại lược hai 

nghĩa đặc biệt và thông thường, ngõ hầu chẳng đến nỗi biến khéo thành 

vụng, cầu thăng lên đâm ra đọa xuống! 

Hãy nên thường xem Tịnh Độ Ngũ Kinh sẽ biết pháp môn Tịnh Độ 

là  pháp  môn  Tổng  Trì  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên 

thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. Nếu vẫn chưa bị thuyết phục, 

hãy nên thường xem Tịnh Độ Thập Yếu thì mọi thứ nghi ngờ sẽ tiêu tan, 

vầng trăng nhất tâm rạng ngời. Văn Sao tuy ngôn từ vụng về, chất phác, 

nhưng  đã  nêu  tỏ  đại  lược  về  duyên  do  của  Thiền  và  Tịnh,  cũng  như 

những điều có ích cho luân thường trong cuộc sống hằng ngày, cũng có 

thể giúp cho việc tự lợi, lợi tha. 

82. Thư gởi cư sĩ Tự Giác  

(năm Dân Quốc 16 - 1927) 



Chuyện trong thiên hạ có lý nhất định, chứ không có sự nhất định. 

Hãy nên dùng lý để định đoạt sự, dùng sự để luận lý, ngõ hầu phù hợp 

thiên  lý,  tình  người  thì  mới  nên.  Mạnh  Tử  dạy:   “Nam  nữ  thọ  thọ  bất 

157

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

 thân vi lễ”  122 (Nam nữ trao và nhận [đồ vật], chẳng đụng chạm nhau, đó 

là  lễ),  [nhưng  lại  cũng]  nói:   “Tẩu  nịch  bất  viện  vi  sài  lang”   (Chị  dâu 

chết đuối không cứu thì là loài lang sói). Trong lúc ấy, cố nhiên chẳng 

thể tuân theo lễ nghi trong lúc bình thường để luận được! Đứa con hiếu 

thờ cha mẹ không hề trái nghịch. Nếu cha mẹ  mọc nhọt độc, còn phải 

dùng kim, dùi, dao, kim nạo để khêu, cắt, lại còn phải dùng hết sức nặn 

mủ đến khi thấy ra máu  mới thôi, đấy cũng là chỗ thể hiện lòng hiếu. 

Nếu sợ là mạo phạm, ngỗ nghịch thì mạng sống của cha mẹ xong luôn! 

Nhưng chớ nên thấy có những người làm như vậy được cho là hiếu, để 

rồi  cha  mẹ  không  bị  nhọt  độc  mà  vẫn  cứ  khêu,  cứ  cắt  như  vậy  sẽ  trở 

thành đại nghịch bất đạo, trời sẽ nổi sấm xử tử. 

Kinh nguyệt của nữ nhân là cố tật của quá nửa đời người, xảy ra độ 

mấy ngày, sao lại vì thế liền ngưng niệm Phật? Lúc bình thường ắt phải 

hết sức sạch sẽ, chí thành, đến lúc ấy tuy thân thể chẳng thể hết sức sạch 

sẽ thì càng nên chí thành gấp bội. Trong đồ lót phải chêm thêm vải lót 

dầy, đừng để máu dơ chảy ra Phật đường. Hễ tay sờ vào phần dưới thân 

ắt phải rửa sạch. Nếu lễ bái không tiện thì ít lễ bái. Đối với việc niệm 

Phật, tụng kinh, cố nhiên dùng tâm hạnh chí thành cung kính thì công 

đức chẳng giảm bớt so với lúc bình thường. Do Phật là cha mẹ đại từ bi 

của hết thảy chúng sanh, trong lúc bệnh ấy phát ra, nếu chí thành niệm 

Phật thì Phật sẽ càng sanh lòng xót thương gấp bội! 

Như  kẻ  ngu  chấp  trước  “hễ  thân  có  bệnh  chẳng  sạch  như  vậy  thì 

chẳng thể niệm Phật”, [vậy thì] nếu con cái té trong hầm xí cũng chẳng 

thể gọi cha mẹ cầu cứu, có lẽ ấy hay chăng? Người niệm Phật nên đi, 

đứng, nằm, ngồi, tâm thường nghĩ nhớ. Lúc bình thời ở nơi sạch sẽ, hoặc 

lúc áo mũ chỉnh tề thì niệm ra tiếng hay niệm thầm đều được. Chỉ lúc 

ngủ, đại tiểu tiện, trần truồng tắm gội thì nên niệm thầm, chớ nên niệm 

ra tiếng. Nếu gặp tai nạn đao binh nước lửa thì ở bất cứ chỗ nào, trong 

bất cứ trạng thái nào đều nên niệm ra tiếng, vì niệm ra tiếng so với niệm 

thầm càng đắc lực hơn. Nếu khi nữ nhân sanh con, nên niệm ngay từ lúc 

chưa sanh và đến khi lâm bồn, tuy trần truồng chẳng sạch sẽ, vẫn nên 

niệm ra tiếng. Lúc ấy [là lúc] có liên quan đến tánh mạng, như té trong 

122 Câu nói này xuất phát từ sách Mạnh Tử, thiên Ly Số:  “Nam nữ thọ thọ bất thân, lễ dã. 

 Tẩu nịch viện chi dĩ thủ giả, quyền dã” . Sách Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích giảng: Nam nữ 

vâng giữ khuôn phép lễ kính, đạo đức, chẳng thể đích thân dùng tay chạm trực tiếp vào đồ 

vật, để da thịt khỏi bị đụng chạm nhau, đó là lễ. Nhưng nếu chị dâu chết đuối, em chồng cứu 

vớt bằng cách dùng tay kéo lên, đó là quyền biến. 

158

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

lửa  nước  cầu  được  cứu  giúp,  chẳng  thể  luận  trên  dáng  vẻ  chẳng  đoan 

trang, ô uế, bất tịnh v.v…  

Nữ nhân khó sanh chẳng phải là có oán thù với đứa con sắp sanh mà 

chính là oan gia đời trước gây trở ngại hầu không sanh được, khiến cho 

[sản  phụ]  bị  đau  khổ.  [Sản  phụ]  niệm  Phật  và  những  người  chăm  sóc 

chung quanh đều cùng vì người ấy niệm Phật thì những kẻ oan gia kia 

nghe tiếng niệm Phật sẽ liền tháo lui, chẳng dám cản trở! Do vậy, càng 

phải nên dạy con gái niệm Phật từ nhỏ ngõ hầu diệt sẵn cái nạn này. Nếu 

là người lúc bình thường luôn niệm Phật chắc chắn sẽ chẳng đến nỗi có 

sự nguy nan này. Dẫu là người lúc bình thường chẳng niệm Phật mà [lúc 

ấy] có thể chí tâm niệm thì chắc chắn cũng được dễ sanh! Kẻ ngu chấp 

lý  hẹp  hòi,  cho  là  hễ  đàn  bà  trong  nhà  sanh  con  thì  cả  nhà  đều  chẳng 

được  cúng  Phật,  cũng  chẳng  được  niệm  Phật;  nếu  không,  sẽ  mắc  tội! 

Đấy là chấp chết cứng vào toa thuốc để trị biến chứng, chỉ biết lẽ thường, 

chẳng biết quyền biến, đáng thương vậy thay! 

Ông nên đem nghĩa này nói với những phụ nữ thân cận, láng giềng, 

thì công đức ấy lớn lắm, lại chẳng tốn kém mảy may, có thể gọi là “cứu 

người từ lúc chưa nguy”. Nhưng cần phải phân biệt cặn kẽ, chớ nên cho 

rằng nữ nhân sanh con trần truồng, ô uế không trở ngại gì, [do vậy] lúc 

bình thường cũng trọn không kính sợ chi, chẳng cần phải sạch sẽ, thì lại 

chuốc tội chẳng cạn! Lúc bình thường phải noi theo lẽ thường. Lúc có 

kinh nguyệt và lúc sanh con chính là lúc “biến lý” (lý thay đổi). Hãy xét 

kỹ thí dụ do Mạnh Tử và Quang đã nói sẽ tự biết rõ. 

Nay gởi cho ông một bộ Văn Sao, một bộ An Sĩ Toàn Thư, một bộ 

Quán Âm Tụng, hai cuốn Thọ Khang Bảo Giám, xin hãy đọc kỹ. Văn 

Sao  thì  chẳng những  tu  trì  Tịnh  nghiệp  có  chỗ  làm  căn  cứ  nương  tựa, 

ngay cả những cách xử thế, giữ thân, tề gia, dạy con v.v… đều có nêu rõ. 

Trong đời hiện thời, ắt cần phải sốt sắng đề xướng nhân quả báo ứng. 

Dạy con cố nhiên là nhiệm vụ trọng yếu, nhưng dạy con gái càng quan 

trọng hơn dạy con trai, bởi lẽ con người lúc bé thường ở bên mẹ, nếu mẹ 

hiền thì con cái cũng tự nhiên sẽ hiền. Do thường được un đúc nuôi dạy 

đã tập quen thành thói, đến khi lớn lên được cha dạy dỗ sẽ thuận chiều 

chỉ dạy, thật là dễ dàng. Đời hiện tại loạn đến mức như thế này đều là vì 

không  có  hai thứ khéo  dạy  trên  đây  mà  nên  nỗi!  Quang không  có  sức 

cứu vãn kiếp vận, nhưng có tâm cứu đời, cho nên ở đây mới dài dòng 

một phen. Nếu chẳng cho lời bàn của lão tăng là viễn vông, hủ bại thì 

may mắn lắm thay! 

159

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

83. Thư trả lời cư sĩ Lưu Nhân Hàng bàn về chuyện hoằng dương 

nhân quả  

Quang  là  một  ông  Tăng  chỉ  biết  cơm  cháo,  sao  lại  khen  ngợi  quá 

mức khiến Quang hổ thẹn không chốn nương thân! Thánh nhân thế gian 

lẫn xuất thế gian dùng sự lý nhân quả để bình trị thiên hạ, độ thoát chúng 

sanh. Người đời nay đa phần chẳng cho như vậy là đúng, cứ làm riêng 

theo cách mới, đến nỗi chú trọng cạnh tranh, xâm đoạt để mong tăng lớn 

thế lực, mở rộng lãnh thổ của ta, tàn sát lẫn nhau, trọn không ngưng dứt. 

Nhân họa đã khốc liệt, thiên tai lại giáng xuống. Vận nước nguy ngập, 

dân không lẽ sống, đều vì chẳng coi nhân quả báo ứng là đúng mà ra! 

Cái gốc họa này vấn vít kết lại đã lâu, nay đã dần dần bộc phát. Nào phải 

do một hai người tuyên truyền mà có thể vãn hồi được ư? 

Nguyện  rộng  sâu  của  các  hạ  Quang  khâm  phục  cùng  cực.  Nhưng 

Quang  đã  trở  thành  phế  nhân,  chẳng  những  không  thể  tương  trợ,  mà 

cũng chẳng thể khuyên người khác tương trợ. Vì sao vậy? Do không có 

tinh thần ăn nói và không có mục lực để viết chữ. Trộm cho rằng tuyên 

truyền trong lúc sắp đánh nhau hay lúc sắp đánh nhau, cái tâm quyết liệt 

của đôi bên hơi khó buông xuống ngay lập tức được! Vừa uổng tiền tàu 

xe, vừa bị nguy hiểm. Chẳng bằng dứt lo, quên duyên, nhất tâm lễ tụng, 

cầu  Tam  Bảo  ngầm  rủ  lòng  gia  bị  khiến  cho  những  kẻ  có  quyền  lực 

trong các nước diệt dứt ác niệm, phát khởi từ tâm. Nếu được cảm ứng, 

lợi  ích  ấy  lớn  lắm.  Nếu  chẳng  thể  cảm  ứng  nơi  các  nước  thì  cũng  sẽ 

ngầm kết pháp duyên với người các nước, lợi ích ấy cũng chẳng nông 

cạn đâu! 

84. Thư trả lời cư sĩ Dương Phật Điển  



Nhận được thư, biết ông hằng ngày lễ tụng siêng năng, chuyên tinh, 

vui  mừng,  an  ủi không  chi  sánh bằng!  Bóng  đen ông  đã  nói đó  chẳng 

phải là bóng của Phật hay Bồ Tát mà cũng chẳng phải là bóng của oán 

gia đối đầu hiện ra. Vì Phật, Bồ Tát nếu đã hiện ắt sẽ sáng tỏ, thấy được 

mặt, mắt v.v… còn oan gia sẽ hiện tướng đáng sợ! Bóng ấy chính là cô 

hồn đã có duyên [với ông] trong đời trước mong nhờ vào sức niệm Phật 

tụng kinh để được siêu sanh vào đường lành. Hãy nên sau khóa tụng vì 

họ hồi hướng, lại còn chuyên hồi hướng cho họ, khiến cho họ tiêu trừ ác 

160

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nghiệp, tăng trưởng thiện căn, nương Phật từ lực vãng sanh Tây Phương 

thì có ích cho họ, ngõ hầu chẳng phụ một phen họ khổ sở hiện bóng. 

Lại nữa, phàm là người tu hành tâm phải có chủ ý, thấy cảnh giới tốt 

chẳng sanh hoan hỷ, thấy cảnh giới không tốt chẳng sanh sợ hãi. Được 

như thế thì các cảnh giới đã hiện đều trở thành duyên trợ đạo. Nếu không, 

chúng  đều  trở  thành  duyên  chướng  đạo.  Thêm  nữa,  phàm  là  người  tu 

hành đều nên lấy chí thành cung kính làm gốc, giữ lòng từ bi khiêm tốn. 


Lòng nghĩ, thân làm tuy chẳng thể hoàn toàn tương ứng với Phật, nhưng 

cần phải nỗ lực gắng công ngõ hầu chẳng trái nghịch tâm hạnh của Phật, 

thì mới đáng gọi là người tu hành thật sự, là đệ tử Phật thật sự. 

85. Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn (năm lá thư)

 (năm Dân Quốc 21 - 1932)  

1) Hết thảy chúng sanh đều sẵn có Tánh Đức, nhưng rất ít có Tu Đức. 

Nay đã phát tâm học Phật là do từ Tánh Đức khởi lên Tu Đức. Tuy có 

tâm ấy, nhưng nếu chẳng kiệt thành tận kính tu trì thì Tu Đức chẳng thể 

tăng trưởng, Tánh Đức vẫn bị phiền não ác nghiệp gây chướng ngại như 

cũ, chẳng thể hiển hiện được! Như mặt trời trong mây, trọn chẳng thấy 

được tướng sáng. Vì thế, phải phấn chấn tinh thần, giữ vẹn luân thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng giữ các điều lành, làm các điều lành trong thế gian. Lại phải cạn 

lòng thành, tột lòng kính, sanh tín, phát nguyện, niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương để tu pháp xuất thế gian. Trong thế gian, học một tài, một nghề 

đều phải dốc hết toàn bộ tinh thần thì mới có thể thành được. 

Nay  là  phàm  phu  sát  đất  lại  muốn  ngay  trong  đời  này  siêu  phàm 

nhập thánh liễu sanh thoát tử, há chẳng phát khởi mạnh mẽ chí hướng 

lớn lao nâng cao tinh thần mà thành được ư? Ý nghĩa của chữ Đức Chấn 

là như vậy đó. Nếu có thể mạnh mẽ dẹp dứt thì Danh tương ứng với Thật. 

Nếu  không,  chỉ  là  hữu  danh  vô  thật!  Đấy  là  do  chính  mình  phạm  lỗi 

không thể mạnh mẽ dứt dẹp, chứ không phải là Phật pháp chẳng thể lợi 

người vậy! 



2) Bệnh đã sắp phát ra, do nhờ Đại Sĩ che chở nên được lành, lẽ ra 

nên sốt sắng coi trọng việc ấy, tu trì pháp môn Tịnh Độ trọng yếu bậc 

nhất này, sao lại ơ hờ đi hỏi chuyện chẳng cần kíp? Rốt cuộc, chẳng qua 

161

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

cũng là cùng một điệu bộ với kẻ đi đường hỏi lối, [do vậy tôi] biết lòng 

tin các hạ đã nói ấy chỉ là lòng tin hời hợt bên ngoài, cái hạnh các hạ đã 

nói đó chính là hạnh vui chơi. Nếu thật sự lấy chuyện này làm chuyện 

bậc  nhất  trong  đời  người  thì  những  gì  được  ẩn  chứa  bên  trong  sẽ  lộ 

tướng  ra  bên  ngoài,  thoạt  nhìn  là  biết  ngay!  Các  hạ  có  câu  hỏi  thì  đã 

phúc đáp, có yêu cầu [kinh sách] cũng đã gởi qua bưu điện. Quang già 

rồi, tinh lực chẳng đủ, từ rày chớ nên gởi thư tới nữa! Gởi đến sẽ không 

trả lời, một là do không rảnh rỗi để thù tiếp, hai là do bận bịu quá nhiều 

chuyện. 

Thứ  nhất,  Tâm  Kinh123 (bản  dịch  của  ngài  Huyền  Trang)  chính  là 

bản dịch toát yếu, cho nên không có phần Chứng Tín Tự và phần kinh 

văn lưu thông. Nhưng bản dịch của ngài Bát Nhã124 và Lợi Ngôn125 đời 

Đường với bản dịch của ngài Thi Hộ đời Tống đều có cả. 

123 Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh (Prajñāpāramitā Hrdaya Sūtra), ngoài bản dịch của ngài 

Huyền Trang ra, còn có sáu bản dịch nữa với tên gọi khác biệt: Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật 

Đa Đại Minh Chú Kinh (Cưu Ma La Thập dịch), Bát Nhã Ba La Mật Đa Na Đề Kinh (Bồ Đề 

Lưu Chi dịch), Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh (Bát Nhã và Lợi Ngôn dịch), Phổ Biến Trí 

Tạng Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh (Pháp Nguyệt dịch), Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm 

Kinh (Trí Huệ Luân dịch), và Thánh Phật Mẫu Bát Nhã Ba La Mật Đa Kinh (Thi Hộ dịch). 

124 Bát Nhã (734-?), là một vị cao tăng dịch kinh đời Đường, đôi khi còn được phiên âm là 

Bát Lạt Nhã (Prajñā), người nước Kế Tân ở Bắc Ấn Độ, họ Kiều Đáp Ma (Gotama), xuất gia 

năm bảy tuổi, năm 20 tuổi thọ Cụ Túc, năm 23 tuổi đến chùa Na Lan Đà ở Trung Ấn theo 

học  với  các  vị  Trí  Hộ,  Tấn  Hữu,  Trí  Hữu  v.v…  chuyên  nghiên  cứu  Duy  Thức,  Du  Già, 

Trung Biên, Kim Cang Kinh, Ngũ Minh v.v… Năm  Kiến Trung thứ hai (781) đời Đường 

Đức Tông, Sư đến Trường An. Năm Trinh Nguyên thứ tư (788), Sư dịch bộ Đại Thừa Lý 

Thú Lục Ba La Mật Đa Kinh, năm sau lại dịch các ấn khế, chân ngôn, pháp môn từ trong 

Mật Tạng. Tháng bảy năm Trinh Nguyên thứ sáu (790), phụng chiếu đi sứ nước Ca Thấp Di 

La (Kashmir). Không lâu sau, Sư được sắc phong danh hiệu Bát Nhã Tam Tạng và được ban 

ca-sa tía. Sau đó, Sư dịch các bộ Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh, Tứ Thập Hoa Nghiêm, 

Đại Thừa Bản Tánh Tâm Địa Quán Kinh, Thủ Hộ Quốc Giới Chủ Đà La Ni Kinh v.v… Sư 

mất tại Lạc Dương, di thể chôn ở Tây Cương, Long Môn, không rõ thọ được bao nhiêu tuổi. 

125 Lợi Ngôn, không rõ năm sanh, là một vị cao Tăng đời Đường, người xứ Cưu Ty (Kuche) 

ở Tây Vực. Tên ngài còn được phiên âm là Địa Chiến Thấp La (Chân Nguyệt). Khi sa-môn 

Pháp Nguyệt từ Đông Ấn Độ sang Cưu Ty, Sư được gặp gỡ, bèn theo ngài Pháp Nguyệt học 

tập nội ngoại điển, nghe giảng các bộ Đại Thừa Nguyệt Đăng Tam Ma Địa Kinh, Lịch Đế 

Kỷ, Du Già Chân Ngôn đều nhớ nằm lòng. Năm Khai Nguyên 14 (726), Sư được thọ Cụ Túc, 

chuyên nghiên cứu học hỏi các kinh Đại Tiểu Thừa, sách tiếng Hán, sách tiếng Phạn, cũng 

như các phương ngôn ở Tây Vực. Năm Khai Nguyên 18 (730), theo thầy qua phương Đông, 

đến năm Khai Nguyên 20 (732), thầy trò tới Trường An, Sư làm người phiên dịch cho thầy, 

thường vào cung, rất được Đường Huyền Tông kính nể. Năm Khai Nguyên 24 (736), Sư trở 

về Tây Vực. Lúc ấy nước Phùng Thức Nặc đang có quốc biến, đường đi bị nghẽn, Sư bèn 

sang Vu Điền. Sau khi ngài Pháp Nguyệt thị tịch, Sư bèn trở về chùa cũ. Năm Thiên Bảo 13 

(754), Sư lại sang phương Đông, đến tháng Hai năm sau bèn tới ngụ tại các chùa Long Hưng 

162

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Thứ hai, hết thảy kinh chú tuy có các loại do Phật nói hay Bồ Tát nói 

khác nhau, tuy do Bồ Tát nói nhưng cũng đã được Phật chứng minh thì 

đều có thể gọi là  “Phật thuyết”.  Ông cho đó là do đệ tử đức Phật trước 

thuật  (người hỏi vốn dùng lầm chữ Trước thành chữ Bút),  sao lại miệt thị kinh 

chú quá đáng vậy? Dùng cái tâm này để tụng kinh chú chắc chắn chẳng 

có sự cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn! 



Thứ ba, Tu La (Asura), cõi này dịch là Phi Thiên, nghĩa là có phước 

báo trời nhưng không có đức của chư thiên. Do họ có phước nên cũng 

được xếp vào thiện đạo. Do họ sân hận, kiêu mạn, tranh đấu nên cũng bị 

xếp vào ác đạo, vì thiện - ác, tội - phước xen tạp vậy! Trong đời có kẻ tin 

Phật, nhưng thường lầm lạc tự nẩy sanh ý kiến, ôm lòng nghi báng. Nói 

về phần được của người ấy thì có gọi là bậc chánh tín, nhưng nói về chỗ 

mất của người ấy thì cũng gọi là kẻ tà mê. 



Thứ tư, Sa Bà (Sahā) là tên chung của tam thiên đại thiên thế giới, 



Thứ năm, “kết già phu tọa” (ngồi kết già): Trước hết dùng chân phải 

đè lên đùi trái, dùng chân trái đè lên đùi phải, gọi là “già phu”. Chữ Già 

(跏) vốn viết là chữ Gia (加), có nghĩa là hai mu bàn chân đâu vào nhau. 

Phu (趺) là mu bàn chân. Nhưng ngồi lâu thì có thể thay đổi trái và phải 

cho nhau, đừng chấp chặt phải luôn luôn như vậy. Nếu chẳng thể xếp cả 

hai chân thì chỉ cần dùng chân trái đè lên chân phải là được rồi. Cách 

này còn gọi là “bán gia”  (thường đọc trại thành “bán già”). 



Thứ  sáu,  “giường to  cao  rộng”  [được nói  đến trong  Bát  Quan  Trai 

Giới] chính là giường dây của tăng nhân hành hạnh Đầu Đà ở Tây Vực. 

Nước ta không theo cách này, chỉ là chớ nên ngồi trên giường, sập quý 

trọng hiếm đẹp mà thôi. Loại giường dây này giống như bộ cương ngựa 

ngày nay, dùng dây bện thành, có thể mở ra hay xếp lại được. Cao chẳng 

quá một thước sáu tấc, rộng chẳng quá bốn thước. Thước ở đây là thước 

đời Châu126, nhỏ hơn thước hiện thời hai tấc. Giường này không phải là 

giường để ngủ, mà là giường để tọa thiền. 

và Báo Ân, giúp ngài Bất Không dịch kinh. Năm Trinh Nguyên thứ 4 (788), Sư chính thức 

giữ chức Dịch Ngữ trong đạo tràng phiên dịch. Năm sau, lại theo hầu Bát Nhã Tam Tạng, 

đảm nhiệm việc phiên dịch kinh Na La Diên Lực Kinh. Không rõ Sư mất khi nào. Còn để lại 

những  trước  tác  như  Phạm  Ngữ  Tạp  Danh,  Tây  Minh  Tự  Viên  Chiếu  Thi  Tập.  Ngoài  ra 

những di cảo của Sư cũng được môn nhân thâu thập thành Phiên Kinh Đại Đức Hàn Lâm 

Đãi Chiếu Quang Trạch Tự Lợi Ngôn Tập. 

126 Một thước (Xích) đời Châu bằng 23.1cm. 

163

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Thứ bảy, “chỉ có đường tắt tu hành”. Đây chính là giáo nghĩa, có thể 

chiếu theo văn tự để hiểu. “Y theo như cũ đi nhiễu”, đây chính là ý nghĩa 

trong  nhà  Thiền,  phải  có  chỗ  ngộ  thì  mới  biết  triệt  để  được.  Tào  Lỗ 

Xuyên127 tự  cho  là  bậc  đại  thông  gia  thông  Tông  thông  Giáo  còn  hiểu 

lầm ý này. Các hạ muốn tôi giảng ý nghĩa này, đúng là lời hỏi giỡn chơi! 

Các hạ hãy buông xuống hết thảy tri kiến thừa thãi, nhất tâm niệm Phật, 

niệm cho đến khi tâm lẫn Phật đều mất cả rồi, sẽ tự phát ra một tràng 

cười to, hoàn toàn hiểu rõ. Khi chưa đạt đến, dẫu người khác có giảng 

cho vẫn chẳng biết được! Ví như đã đến điện Hàm Nguyên128, mọi thứ 

trong điện ấy đều biết hết. Nếu vì người chưa đến đấy [mà nói] thì dù có 

nói rõ ràng, vẫn mờ mịt không biết y như cũ 

Những câu nói trong nhà Thiền đều nhằm dạy người khác tham cứu. 

Nếu hiểu theo ý nghĩa văn tự thì chẳng những không được lợi ích, mà 

còn có thể coi “hiểu lầm” là ngộ, tội ấy cực lớn. Dẫu ngộ thật sự nhưng 

liễu sanh thoát tử vẫn còn cách xa lắm! Do kẻ ấy chỉ cậy vào tự lực, phải 

là sau khi đại ngộ rồi, phiền não, Hoặc nghiệp đoạn sạch không còn sót 

gì thì mới liễu được. Nếu không, chẳng do đâu mà liễu được! Pháp môn 

Niệm Phật nếu đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, niệm Phật cầu 

sanh Tây Phương thì cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Căn tánh 

của các hạ cũng chỉ có thể học theo cách tu trì của hàng ngu phu ngu phụ. 

Nếu  lầm  lẫn  bắt  chước  thân  phận  của  Tào  Lỗ  Xuyên  thì  chẳng  những 

liễu sanh tử trọn chẳng có phần mà còn thật sợ rằng đọa lạc ba ác đạo ắt 

đã sẵn phần! Vì sao vậy? Do “chưa được bảo là được, do chưa chứng nói 

là chứng”; do vậy, hoại loạn Phật pháp, khiến cho chúng sanh lầm lạc, 

nghi ngờ. 



Thứ tám, những sách như Văn Sao v.v… gởi đi một gói, nếu chẳng 

hiềm là hèn kém, dở tệ, xin hãy đọc kỹ, hành theo, ngõ hầu chẳng uổng 

cuộc đời này và sự gặp gỡ này. Nếu cho là chẳng đáng để vào mắt thì 

127 Tào Lỗ Xuyên là một vị cư sĩ sống cùng thời tổ Liên Trì. Khi tác phẩm A Di Đà Kinh Sớ 

Sao của đại sư Liên Trì được phổ biến trong cõi đời, Tào Lỗ Xuyên đôi ba phen cật vấn, cho 

là Tổ phế bỏ Tam Tạng kinh điển, coi căn khí của mọi người đều hèn kém như nhau, buộc 

tất cả mọi người đều phải tu pháp thiển cận, lên án Tổ coi thường kinh Hoa Nghiêm, đề cao 

kinh Di Đà quá đáng, toan dùng pháp môn Tịnh Độ chèn ép các tông khác, coi thường chư 

Phật, chỉ đề cao riêng mình Phật Di Đà v.v…  

128 Điện  Hàm  Nguyên  là  tiền  điện  của  cung  Đại  Minh  thuộc  kinh  đô  Trường  An  (nay  là 

thành phố Tây An, tỉnh Thiểm Tây) của nhà Đường. Căn cứ trên phế tích và những di vật 

được khai quật, người ta biết điện này hùng vĩ và tráng lệ hơn điện Thái Hòa thuộc Tử Cấm 

Thành Bắc Kinh đời Minh rất nhiều. Do được dùng chủ yếu để thiết đại triều, nên trong điện 

Hàm Nguyên tập trung mọi thứ quý báu, hoa mỹ nhất của đế quốc Đại Đường. 

164

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

hãy đem cho người thiếu mắt. Từ rày, chỉ nên bàn bạc, trình bày với ông 

[Phí] Phạm Cửu, đừng gởi thư cho Bất Huệ nữa, do tôi không đủ tinh 

thần thù tiếp. 



3) Chuyện trong thế gian, có chuyện nên dùng lý để luận, có chuyện 

nên dùng tình để luận. Ông nói về chuyện của vị tên X… nọ cố nhiên 

nên dùng tình để luận, chớ nên cố chấp vào lẽ thường để đoán định. Sự 

việc xảy ra đã năm năm rồi, cũng không sợ người ta thấy nghe. Người ấy 

đã  cùng  với  người  tên  Y…  sống  yên,  chỉ  nên  để  mặc.  Nếu  thật  sự  có 

lòng hiếu thảo, ắt sẽ thay cho người ấy lễ Phật sám hối, cầu cho người ấy 

giác ngộ. Lúc đến thăm hỏi nên khuyên người ấy niệm Phật, đây là dùng 

tình cảm. Nếu người ấy gặp khốn khó thì chẳng ngại gì châu cấp. Buôn 

bán trái lẽ để sống, không thể khuyên can được thì chuyện này lấy tình 

mẹ con làm chuẩn, chẳng thể luận theo lẽ thường! Còn đối với ông Y… 

ấy cũng chẳng được coi như kẻ oán cừu, kính nhi viễn chi mới là hợp lẽ. 

Nam nữ tuy khác, tâm niệm vốn đồng. Trong đời, có những gã đàn 

ông trong nhà đã có thê thiếp, vẫn còn lang chạ với phụ nữ của người 

khác ở bên ngoài, con cái người ấy chẳng thể vì chuyện đó mà không coi 

ông ta là cha. Đối với người được cha thương yêu, tuy chẳng thể coi như 

là mẹ, nhưng cũng chớ nên xem như kẻ oán cừu. Coi như kẻ oán cừu tức 

là oán cừu cha! Sau này có thể dẫn đến những cử chỉ báo oán, hành hung, 

vì thế hãy nên kính nhi viễn chi! Sách Lễ Ký nói:  “Phụ mẫu chi sở ái 

 diệc ái chi. Phụ mẫu chi sở kính diệc kính chi”  (Cha mẹ yêu mến gì thì 

ta cũng yêu mến nấy. Cha mẹ kính trọng gì thì ta cũng kính trọng nấy). 

Đối với chó, ngựa mà còn như thế huống gì là con người? Chỉ cần chẳng 

sanh phân biệt, tận hết lòng hiếu thảo của chính mình thì đối với thiên lý, 

tình người, lẫn Phật pháp đều có thể chẳng trái nghịch. Mong hãy đem ý 

này  nói  với  người  ấy.  Người  ấy  sẽ  trọn  được  lòng  hiếu  đôi  bề,  có  thể 

khiến cho cha mẹ sanh lòng chánh tín, cầu sanh Tây Phương, lấy niệm 

Phật  làm  chuyện  chánh.  Chỉ  nên  quên  đi  chuyện  cũ  thì  tình  cảm  mỗi 

ngày một thân thiết, lời nói sẽ nghe lọt tai. 

Về phần cậu của ông, tôi đã bảo gởi Văn Sao, Gia Ngôn, Thống Kỷ, 

An  Sĩ,  Chánh  Tín  v.v…  trong  cùng  một  bưu  kiện,  nay  sẽ  gởi  sách  đi. 

Thư hôm trước của ông tôi cũng đã nhận được rồi. Cha mẹ ông đều một 

bề có tín tâm, nay hãy nên uyển chuyển khuyên dụ họ, khiến cho tín tâm 

của  họ  tăng  trưởng,  quả  thật  là  ý  nghĩa  trọng  yếu  để  người  làm  con, 

người làm Phật tử báo đền cội gốc vậy. Ông nói phần Biện Thể và Lợi 

Ích Về Mặt Pháp Do Nghe Chim Hót trong sách Di Đà Yếu Giải không 

165

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

rõ ràng, xin Quang giải thích; các giáo nghĩa thấu đạt lý rất sâu ấy há kẻ 

sơ tâm có thể hiểu rõ ngay được ư? [Nếu] giải thích, [người nghe] cũng 

phải đã có mấy phần hiểu rõ rồi thì mới được. Nếu không, phải tốn bao 

nhiêu bút mực mới có thể làm cho ông hiểu rõ ràng từng điều một? Ông 

hãy nên nhất tâm niệm Phật, sau hai ba năm, sẽ tự có cơ hội hiểu rõ ràng. 

Nếu muốn gấp hiểu rõ ràng ngay, hãy nên thỉnh một bộ Di Đà Yếu Giải 

Tiện Mông Sao129, lắng lòng đọc, họa chăng biết ngay. Nếu vẫn chưa thể 

hiểu rõ ngay thì cần phải trui luyện từ từ mới biết được. 

Vào năm ngoái, Quang đã nhận lời cư sĩ Lý Viên Tịnh tu chỉnh các 

bộ  Thanh  Lương,  Nga  Mi,  Cửu  Hoa  Chí.  Năm  ngoái  đã  nhờ ông  Hứa 

Chỉ Tịnh lo đại cương, còn phần tu chỉnh đều giao cho Quang. Hơn một 

năm qua, do thư từ và các việc bộn bề, một bộ cũng chưa thể sửa xong. 

Trước  kia  chưa  sắp  chữ  ngay  nên  có  chậm  trễ  cũng  không  sao,  nay 

Thanh Lương Chí đã sắp chữ, mà mới chỉ sửa được một nửa, thường là 

mười mấy bữa chẳng rảnh rỗi được một ngày. Vì thế, nay quyết cự tuyệt 

hết  thảy  chuyện  thù  tiếp  để  làm  việc  này.  Nếu  không,  hai  đằng  đều 

chẳng được lợi ích. Từ rày, bất luận chuyện nào, người nào, cũng đều 

đừng  gởi  thư  đến.  Gởi  đến  cũng  không  trả  lời.  Nếu không,  do  chuyện 

này thúc bách cùng cực, khó được như pháp. Lưu truyền những bộ danh 

sơn chí trong thế gian há nên làm cho xong chuyện hay sao? Mong hãy 

đem lời này nói với hết thảy người quen biết, và cũng đừng giới thiệu 

người khác đến quy y! 



4) Đứa con gái ấy sanh ra để đòi nợ, chết là xong nợ, không còn ngờ 

gì! Chỗ có người đã bị chết đuối ấy thường có người chết đuối, chính là 

chỗ được gọi là “quỷ kiếm người chết thay”. Hãy nên ở nơi ấy lập một 

cái mốc gỗ, phía trên dùng một tấm sắt Tây trắng thật dày, khắc sáu chữ 

Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Chữ  phải  to  để  thấy  được  từ  xa,  phải  tồn  tại 

được lâu ngày thì sẽ dứt được cái họa ấy. Do lòng Từ của người khắc 

những  chữ  ấy  sẽ  cảm  được  từ  quang  của  Phật  gia  bị.  Từ  rày  bảo đảm 

chắc chắn không còn cái họa ấy nữa. Do đây có thể thấy được sức từ bi 

của Phật chẳng thể nghĩ bàn. 

Cách cầu siêu cho người đã khuất chỉ có niệm Phật thật là bậc nhất. 

Thí  Thực trong  đời nay  đều  là  hình  thức  mà  thôi; do vậy,  chẳng  bằng 

thỉnh Tăng niệm Phật, buổi tối phóng Mông Sơn sẽ có lợi ích thật sự. 

129 Di Đà Yếu Giải Tiện Mông Sao là tác phẩm giải thích bộ Di Đà Kinh Yếu Giải, do sa-

môn Đạt Mặc ở Hồng Loa viết lời sao, tỳ-kheo Đạt Lâm tu đính. Hai vị này cùng sống vào 

giữa đời Thanh. 

166

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Kinh  sám  pháp  sự  của  Đạo  Gia  thường  là  trộm  lấy  những  danh  nghĩa 

trong Phật pháp rồi bịa đặt ra! Tăng thí thực còn khó được lợi ích thật sự, 

thì đạo sĩ thí thực há độ được vong ư? Chẳng qua mượn chuyện này để 

dối người mà thôi! Bị oán quỷ dẫn đi, ước về sự thì tợ hồ chịu khuất, 

nhưng ước về nhân thì chẳng phải là khuất. Đối với những điều đã dạy 

trong quẻ xăm, há nên chấp chặt? Bởi sự có muôn vàn biến hóa, xăm chỉ 

có  bấy  nhiêu  đó  thôi!  Ngay  như  lời  giáng  cơ  còn  có  khi  chẳng  ứng 

nghiệm, huống chi là lời thơ trong quẻ xăm? 

[Nếu] vợ chồng ông bỏ con gái bên sông rồi đi về, đứa con gái bị 

chết đuối thì [vợ chồng ông] có lỗi, chứ nó ở trong nhà, rốt cuộc tự đến 

chết nơi sông, ông tự bảo đó là lỗi mình thì thành nói xàm rồi! Thật vậy 

đó! Oán chớ nên kết. Đời trước đã kết, đời sau chịu quả báo. Con quỷ ấy 

há không có nhân gì lại có thể lôi được đứa con gái ấy xuống sông ư? Do 

vậy, có thể biết là nhân quả vĩnh viễn không bị mất vậy! 



5)  Phật  pháp  viên  thông  vô  ngại,  cố  nhiên  Mật  Tông  có  chuyện 

“chẳng được A Xà Lê truyền dạy [mà cứ tu học Mật pháp] thì là trộm 

pháp” chính là nhằm thể hiện ý tôn trọng pháp đến tột cùng, chứ không 

phải nhằm vĩnh viễn đoạn trừ Mật Tông. Nếu theo như lời ông nói, chưa 

thọ  Tam  Muội  Da  Giới130 chẳng  thể  niệm  Mông  Sơn  Thí  Thực,  thì 

không  riêng  gì  Mông  Sơn  Thí  Thực,  ngay  cả  hết  thảy  chú  cũng  đều 

chẳng được niệm, vì chưa được A Xà Lê truyền dạy! Nhưng từ xưa đến 

nay, người bình thường niệm các chú Đại Bi, Chuẩn Đề131 có cảm ứng 

130 Tam Muội Da Giới: Còn gọi là Tam Ma Da Giới, tức giới pháp bí mật trong Mật Tông. 

Theo giáo nghĩa Mật Tông, giới này lấy Bồ Đề Tâm làm giới thể, lấy pháp giới vô lượng đức 

viên mãn làm hành tướng cho Bí Mật Chân Ngôn Giới. Giới tướng của giới này là chẳng bỏ 

chánh pháp, chẳng lìa bỏ tâm Bồ Đề, chẳng keo kiệt hết thảy pháp, chẳng hề không lợi lạc 

chúng sanh. Đấy chính là bốn điểm trọng yếu của giới này. Ngoài ra, còn có những điều phải 

tuân thủ riêng khi thọ trì một bộ chú pháp nào đó, chẳng hạn như không được ăn một số thực 

phẩm nào đó, phải tẩy tịnh trước khi vào đàn tràng theo một nghi thức chuyên biệt v.v… 

cũng như phát thệ không tự tiện nói cho người khác biết những gì mình đã được học, nhằm 

tránh tạo khẩu nghiệp báng pháp cho người thiếu căn duyên với Mật pháp khởi lòng nghi rồi 

hủy báng. Trước khi vào đàn thọ pháp Mật Tông phải thọ giới này. Nói chung, Tam Muội 

Da Giới vẫn lấy Ngũ Giới làm căn bản, những kẻ tự xưng là Mật Tông bí truyền không vâng 

giữ Ngũ Giới đều là tà sư hoại loạn Phật pháp! 

131 Chuẩn Đề (Cundī), còn được gọi là Chuẩn Chi, Chuẩn Nê, Chuẩn Đề Quán Âm, Chuẩn 

Đề Phật Mẫu, Phật Mẫu Chuẩn Đề, dịch nghĩa là thanh tịnh. Đây là một hóa thân của đức 

Quán Thế Âm Bồ Tát, đặc biệt bảo hộ chúng sanh đoản mạng và chiết phục oán quỷ. Thiền 

Tông đặc biệt tôn sùng vị Bồ Tát này, hầu như các tự viện tùng lâm lớn của Trung Hoa đều 

thờ ngài. Thai Mật của Nhật Bản xếp ngài vào một trong các vị Phật Mẫu thuộc Phật Bộ, còn 

Đông Mật Nhật Bản xếp ngài vào một trong số sáu vị Quán Âm thuộc Liên Hoa Bộ (Thiên 

Thủ Quán Âm, Thánh Quán Âm, Mã Đầu Quán Âm, Thập Nhất Diện Quán Âm, Chuẩn Đề 

167

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

rất  nhiều!  Thậm  chí  nhà  Nho  từ  bia,  thiếp  mà  biết  có  Tâm  Kinh,  mắc 

bệnh sốt rét132 bèn gượng bệnh niệm kinh thì con quỷ gây bệnh sốt rét 

bèn tháo lui. Nếu đúng như ông nói thì con quỷ gây bệnh sốt rét sẽ càng 

thêm đắc thế133! Nay kể cùng ông một thí dụ. Ví như bậc quân tử đức 

dầy  lấy  thân  làm  gương  để  dìu  dắt  người  khác,  người  trong  một  làng 

nghe theo sự chỉ huy, thảy đều an phận giữ mình. Người ấy do lấy thân 

làm gương để dìu dắt người khác, vượt hơn quan phủ phát ra hiệu lệnh 

buộc dân thi hành. Chớ nói sự cảm hóa bằng đức của người ấy trỗi hơn 

quan phủ! Nếu bắt chước quan phủ phát ra hiệu lệnh buộc người ta thi 

hành thì mọi người đều cho đó là phản nghịch. Chỉ [dùng tụng chú để] tự 

tu trì thì có ích, còn nếu tự tiếm mạo sẽ có tội. Như thế thì chẳng đến nỗi 

đoạn diệt Mật Tông, mà cũng chẳng đến nỗi phá hoại Mật Tông. Người 

thời nay phần nhiều dùng tình kiến phàm phu để nói Phật pháp. Vì thế, 

khắp mọi nơi đều trở thành gai góc, không chỗ nào để đặt chân bước đi 

được! 

“Tiếm mạo”134 là dối xưng A Xà Lê. Tác pháp135 nào có trở ngại gì, 

vẽ chữ Phạn để quán tưởng đều có thể chiếu theo nghi quỹ, nhưng chớ 

nên tự xưng là đã được A Xà Lê quán đảnh. Ai biết được nghĩa này thì 

lời khuyên của Quang càng thêm rõ ràng. Người thời nay học Phật đều 

bằng cái tâm mù quáng khiến cho pháp nào cũng bị trở ngại, pháp nào 

cũng chẳng thành, đáng than cùng cực! 

Quán Âm, Như Ý Luân Quán Âm). Đại Sĩ Quán Âm hiện thân này khi nói chú Chuẩn Đề. 

Ngài thường được tạc tượng có mười tám tay, mỗi tay cầm một món pháp khí, nhằm thể hiện 

ý nghĩa phân thân hóa độ khắp cả lục đạo ứng với mười tám giới. 

132 Ngược bệnh: Chữ Ngược ở đây không phải là bệnh sốt rét thông thường, mà là bệnh do 

oán đối quỷ mị dựa vào khiến cho bệnh nhân lên cơn sốt rét mỗi ngày, phải nhờ vào chú lực 

hoặc kinh lực để giải trừ oán kết thì mới hết bệnh được. Chúng tôi vẫn dùng chữ “bệnh sốt 

rét” cho dễ hiểu. 

133 Do cuối Tâm Kinh là một bài chú nên nếu hiểu như ông Thôi Đức Chấn “chưa được A Xà 

Lê truyền dạy sẽ không được niệm; nếu tự tiện niệm sẽ mắc tội vượt pháp” thì những Nho sĩ 

do không được truyền dạy mà khi bị bệnh Ngược cứ tự tiện niệm Tâm Kinh sẽ mắc tội vượt 

pháp, phước đức càng bị sút giảm, con quỷ gây bệnh Ngược do đó càng được tăng thêm thế 

lực. 

134 “Tiếm mạo” là vượt phận và mạo nhận. Ý nói có những người tu Mật Tông biết được một 

vài nghi quỹ, được truyền thụ một vài Mật Pháp, nhưng chưa đủ tư cách, giới hạnh của một 

bậc đạo sư, chưa thấu hiểu Mật pháp, nhất là chưa đủ sự hành trì, đã tự tiện lập đàn truyền 

pháp, thâu nhận đệ tử, tự xưng là A Xà Lê, rồi lập tông, lập phái. 

135 Đây  là  một  thuật  ngữ  Mật Tông,  hành nhân  vào  đàn,  quán tưởng,  kết  ấn, cúng  dường, 

tụng niệm, hỏa cúng dường (hộ-ma) đều gọi chung là “tác pháp”. 

168

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

86. Thư trả lời cư sĩ Trầm Lai Vân  

 (năm Dân Quốc 21- 1932) 



Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật, điều đáng 

lo là “trái giác, hợp trần”, chẳng chịu quay đầu thì Phật không làm thế 

nào  được!  Nếu  chịu  quay  đầu  thì  kẻ  trước  kia  trái  giác  hợp  trần,  mất 

niệm thành cuồng nay sẽ trái trần hợp giác, chế ngự được ý niệm, thành 

thánh  vậy!  Do  tự  tâm  sẵn  có  Phật  Tánh,  lòng  từ  của  Phật  nhiều  kiếp 

thường rủ, huống chi di phạm (khuôn mẫu để lại) của lệnh nghiêm, lệnh 

cô trượng136 vẫn còn, thật đúng là “hễ cầu bèn được”. Quang đã già rồi, 

tinh thần chẳng đủ; vì thế, trốn sang chùa Báo Quốc ở Tô Châu. Chùa 

này đã không có bất động sản mà cũng chẳng có chuyện thù tiếp, chỉ có 

mấy người kết lều tranh trú ngụ, suốt ngày đóng cửa sống qua ngày. Nay 

do lòng thành của ông muốn khai thị nhiều thì sẽ mệt nhọc khôn ngằn. 

Nay gởi cho ông Văn Sao, Gia Ngôn Lục, mỗi thứ một bộ. Xin đọc kỹ 

rồi hành theo đó thì ông cũng sẽ đạt được những gì lệnh nghiêm, lệnh cô 

trượng đã đạt được. 

Nhưng muốn sanh về Tịnh Độ, ắt cần phải giữ vẹn luân thường, trọn 

hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ 

các điều lành thì mới được! Nếu không, tâm trái nghịch với Phật, khó 

được lợi ích thật sự! “Giữ vẹn luân thường” vừa nói đó chính là tận lực 

hành hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ. Cần phải thực hiện thật sự 

giữa cha con, anh em, vợ chồng, bè bạn; nhưng bổn phận làm con còn dễ 

trọn, dễ biết, chứ bổn phận làm cha mẹ của người khác thì khó trọn, khó 

biết!  Rất  nhiều kẻ  mù  quáng quấy  rối  ngày  nay  tuy  là  tội  của  bọn  họ, 

nhưng xét đến cội nguồn thì đều vì cha mẹ họ chưa hề đem đạo lý làm 

người và sự thật nhân quả bảo ban. Những gì họ được dạy dỗ đều là chú 

trọng suy nghĩ mưu mẹo, lường gạt, nên mới đến nỗi xấu hèn như thế! 

Do vậy, nói rằng:  “Nếu con người khéo dạy dỗ con cái thì gia đạo tự 

 được hưng vượng, thiên hạ thái bình!”  Khi con cái vừa mới hiểu biết, 

xin  hãy  đem  ngay  những  chuyện  con  người  nên  làm  và  những  điều 

chứng nghiệm thật sự về thiện - ác, nhân - quả thường nói với chúng thì 

con cháu nhiều đời về sau đều trở thành hiền nhân, thiện nhân. Do vậy, 

đây  là  nguyên  do  tại  sao  bổn  phận  của  người  làm  cha  mẹ  so  với  bổn 

phận của kẻ làm con cái khó thể trọn hết được vậy! 

136 Lệnh nghiêm: Tiếng gọi cha người khác một cách tôn kính. 

Lệnh cô trượng: Dượng (chồng cô) 

169

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

87. Thư trả lời cư sĩ Thái Tích Đỉnh ở Hải Môn (ba lá thư)



1) Điều ông chấp thuộc về Đoạn Kiến137, chẳng biết một niệm tâm 

tánh của con người chúng ta chẳng phải thường, chẳng phải đoạn! Vì sao 

chẳng phải đoạn? Trước không có khởi đầu, sau không có kết thúc. Nếu 

có khởi đầu và kết thúc là rớt vào Đoạn Kiến! Vì sao chẳng phải thường? 

Bản tánh thường nhiên bất biến, nhưng lại có ý nghĩa tùy duyên. Hễ gặp 

duyên ngộ - tịnh, sẽ thành Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Tuy 

viên thành Phật đạo nhưng [tâm tánh] trọn chẳng tăng, chỉ bỏ hết vọng 

tưởng, chấp trước, khôi phục tâm tánh sẵn có mà thôi! Nếu gặp duyên 

mê - nhiễm bèn thành trời, người, Tu La, quỷ, súc sanh, địa ngục. Tuy 

luân hồi trong sáu nẻo, [tâm tánh] trọn chẳng bị giảm, chỉ do vọng tưởng, 

chấp trước che lấp bản tánh như mây che mặt trời nhưng mặt trời vẫn y 

như cũ, không bị hao hụt! Thuở ban đầu ông học phép Châu Thiên Đại 

Đạo138, đây chẳng những không phải là Phật pháp, mà cũng chẳng phải 

là phép  của  Lão  Tử.  Hãy  thử  xem  Đạo  Đức  Kinh  của  Lão  Tử  có  câu: 

 “Ngô hữu đại hoạn, vị ngô hữu thân”  (ta có mối lo lớn là vì ta có thân). 

137 Đoạn Kiến (Uccheda-Drsti): Còn gọi là Đoạn Diệt Luận, phản nghĩa với Thường Kiến. 

Đây là tà kiến cho rằng rốt cuộc thế gian và ta đều mất hết, không còn nữa, hay nói đơn giản 

là chấp rằng “chết đi là hết”! Do vậy, kẻ chủ trương Đoạn Kiến không tin vào nhân quả, báo 

ứng. Quan điểm tà kiến có thể thấy rõ nhất qua cách nói của ngoại đạo Phú Lan Na Ca Diếp 

được  ghi  trong  kinh  Đại  Bát  Niết  Bàn:   “Không  thiện,  không  ác,  cũng  không  có  quả  báo 

 thiện - ác”. 

138 Châu Thiên là một thuật ngữ của Nội Đan trong Đạo Giáo. Trong ý nghĩa nguyên thủy, 

Châu Thiên là sự chuyển vận tuần hoàn của trời đất. Từ ý nghĩa này, các nhà Dịch học đã 

gán cho mỗi quẻ trong kinh Dịch một con số, gọi là Châu Thiên Số, chẳng hạn quẻ Khôn 

khởi từ số 6, 6 lần 6 là 36, đấy chính là số thành của Âm. Quẻ Càn khởi từ số 9, 6 lần 9 bằng 

54, chính là số thành của Dương. Từ đó, các nhà Nội Đan đi xa hơn, cho rằng 9 và 6 cộng 

thành 15 là số của Nhất Khí (tức Âm Dương hợp nhất). Do vậy, họ cho rằng thân thể con 

người là một Tiểu Thiên Địa. Một hơi thở hít vào, thở ra chính là một vòng Tiểu Châu Thiên 

giống như sự tuần hoàn của Âm - Dương trong vòng trời đất. Thở ra hít vào đủ 360 lần là 

một Đại Châu Thiên. Tuy vậy, sau này, dưới ảnh hưởng của Khí Công, Đại Châu Thiên và 

Tiểu Châu Thiên được hiểu khác hẳn đi. Đại Châu Thiên và Tiểu Chân Thiên là cách vận 

công hít thở theo hai mạch Nhâm và Đốc, tùy theo đường vận chuyển của Khí mà gọi là Đại 

hay Tiểu Châu Thiên. Châu Thiên Đại Đạo là một phái luyện Nội Đan thịnh hành ở Trung 

Hoa thời đó, trá xưng là Phật giáo chánh truyền để thu hút tín đồ. Do phép vận khí này do 

các đạo sĩ đời sau chế ra, gán cho Lão Tử, nên Tổ Ấn Quang nói  “phép này cũng chẳng phải 

 là của Lão Tử”. 

170

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Ngoại đạo đều chú trọng trường sanh bất lão và thành Đại La thần 

tiên. Nếu trở thành thần tiên nơi cung Đại La139, xưng “thần” (bầy tôi) 

dưới tòa của Ngọc Đế, liền cho là vinh dự không chi hơn được! Chẳng 

biết Ngọc Đế vẫn còn thuộc trong lục đạo, huống gì những kẻ xưng thần 

dưới tòa Ngọc Đế! Hơn nữa, ông nói lúc trời đất mở mang, chúng sanh 

từ đâu đến ư? Chẳng biết trời đất giống như nhà cửa. Khi dựng xong cái 

nhà mới thì những người ở trong căn nhà cũ bị phá [trước kia] đã phải di 

cư sang nơi khác, nay theo như cũ trở về chốn xưa. Đến khi nhà cửa sắp 

hư, sẽ di chuyển [sang nơi khác] cũng giống như thế. Vì vậy, kẻ có tội 

nghiệp sẽ di cư sang ác đạo trong thế giới phương khác. Người có công 

đức sanh vào Nhị Thiền Thiên140. Sơ Thiền141 hoại bảy lần thì Nhị Thiền 

mới hoại một lần. Nhị Thiền hoại bảy lần thì Tam Thiền142 mới hoại một 

lần. Đây gọi là Tam Tai. [Cõi trời] Tứ  Thiền143 vĩnh viễn không bị hư 

139 Đại La Cung là chỗ ở của Ngọc Đế theo truyền thuyết Đạo Giáo. Câu nói quen thuộc của 

đạo sĩ là:  “Tam Thanh thượng, viết Đại La”  (phía trên Tam Thanh là Đại La). Theo các đạo 

sĩ, chỗ cư trú trên thiên giới có ba mươi sáu nơi, chỗ cao nhất gọi là trời Đại La. Cung Đại 

La nằm trên tầng trời Đại La. 

140 Nhị Thiền là tầng trời thứ hai trong Sắc Giới, là chỗ ở của những người đã chứng Nhị 

Thiền. Tầng  trời  này  thật ra  gồm  ba  cõi: Thiểu  Quang  Thiên, Vô  Lượng  Quang  Thiên  và 

Quang Âm Thiên. Do chư thiên trong tầng trời không còn Tầm, Tư, nhưng vẫn còn ý niệm 

Hỷ - Lạc nên vẫn không tránh khỏi đại thủy tai. 

141 Sơ Thiền Thiên chính là tầng trời đầu tiên trong Sắc Giới. Đây chính là chỗ những người 

đã đắc Sơ Thiền sau khi mạng chung sanh về nên gọi là Sơ Thiền Thiên. Chư thiên trong 

tầng trời này đã viễn ly những ác pháp trong Dục Giới, sanh cảm thụ Hỷ và Lạc, nên tầng 

trời này còn gọi là Ly Sanh Hỷ Lạc Địa. Theo Câu Xá Luận, quyển 8, quyển 28 và Chánh Lý 

Luận quyển 21 thì chúng sanh trong tầng trời này lại chia thành ba loại:  

1. Đại Phạm Thiên (Mahā-brahman): Nơi ở của Đại Phạm Thiên Vương (Mahā-brahmaraja), 

tức chúa tể thế giới Sa Bà này. 

2. Phạm Chúng Thiên (Brahma-pārisadya): Nơi ở của tất cả những chúng sanh được thống 

lãnh, giáo hóa bởi Đại Phạm Thiên Vương. 

3. Phạm Phụ Thiên (Brahma-purohita): Các đại thần, thị vệ của Đại Phạm Thiên Vương. 

Theo kinh Trường A Hàm, quyển 20, ngoài ba loại thiên chúng kể trên còn có một loại nữa 

mệnh danh là Phạm Thân Thiên (Brahma-kāyika). Do đây là chỗ ở của những vị tu phạm 

hạnh thanh tịnh nên còn gọi là Phạm Giới (cõi thanh tịnh) hoặc Nhị Tịnh Xứ. 

142 Tam Thiền Thiên là tầng trời thứ ba trong Sắc Giới, còn gọi là Đệ Tam Tịnh Lự. Do chư 

thiên cõi này lìa được Hỷ trong Nhị Thiền nhưng lại sanh ý niệm Lạc tịnh diệu nên tầng trời 

này còn gọi là Ly Hỷ Diệu Lạc Địa, tâm tư tương ứng với hai cảm thụ Lạc và Xả. Tầng trời 

này gồm ba tầng nhỏ là Thiểu Tịnh, Vô Lượng Tịnh và Biến Tịnh. 

143 Tứ Thiền Thiên (Caturdhyānabhūmi) còn gọi là Đệ Tứ Tịnh Lự Thiên, Đệ Tứ Tịnh Lự 

Xứ, Tứ Sanh Tịnh Xứ, Sanh Tịnh Xứ, là tầng trời cuối cùng trong Sắc Giới, là nơi những 

người đắc Tứ Thiền sanh về sau khi mạng chung. Tầng trời này thật ra bao gồm tám tầng 

trời nhỏ: Vô Vân Thiên, Phước Sanh Thiên, Quảng Quả Thiên, Vô Phiền Thiên, Vô Nhiệt 

Thiên, Thiện Hiện Thiên, Thiện Kiến, Sắc Cứu Cánh Thiên. Ý thức của chư thiên cõi này 

chỉ tương ứng với hai cảm thụ Hữu và Xả. 

171

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

hoại. Khi Tam Thiền hoại, những chúng sanh có công đức đều sanh lên 

Tứ Thiền. 

Lại  nữa,  ông  đã  tin  vào  pháp  môn  Tịnh  Độ  sao  không  sốt  sắng  tu 

hành,  lại  cứ  lầm  lạc  muốn  trở  thành  bậc  thông  gia  hỏi  những  chuyện 

chẳng liên quan đến phận mình như vậy? Ông vốn mang tánh chất ngoại 

đạo, coi ngoại đạo là Phật pháp, coi Phật pháp là ngoại đạo. Những niềm 

tin hồ đồ này lẽ ra chẳng nên trả lời, nhưng thật sợ biết đâu ông có duyên 

với Phật, nhờ đây có thể phản tà quy chánh cũng không chừng! Vì thế, 

khôn ngăn dài dòng một phen. Nếu tin được thì cứ chiếu theo Gia Ngôn 

Lục mà tu, ắt được lợi ích lớn lao. Nếu muốn phô phang sự biện luận mù 

quáng của chính mình, cứ gởi thư tới thư lui để hỏi han, chắc chắn tôi sẽ 

không trả lời. Vì sao vậy? Đã chẳng thể lãnh hội, vẫn chấp mê là đúng, 

ai rảnh rỗi tâm tư để biện luận cùng ông những chuyện chẳng liên quan 

đến thân tâm, tánh mạng của chính mình cơ chứ? Tôi vốn muốn phê đại 

lược vào thư ông, hiềm rằng ý nghĩa lời phê quá sơ sài thì lòng nghi của 

ông vẫn chẳng thể giải quyết được; vì thế mới tiếp tục viết hai trang. 



2) Năm ngoái đã phải giảo duyệt sách không rảnh rỗi, sau đó lại bị 

bệnh không rảnh rang để sửa sách, cho nên chỉ bảo Lý Viên Tịnh144 gởi 

pháp danh Đức Tịnh [cho ông] mà thôi! Những gì đã được nói trong Văn 

Sao đều  là  khai  thị,  nhưng  Gia  Ngôn  Lục  lại  tom  góp  [những  khai thị 

trọng yếu] vào một chỗ, khá dễ lãnh hội, cần gì cứ phải có một lá thư trả 

lời trong lúc trăm chuyện bận bịu? Những kẻ hoằng pháp hiện thời đa 

phần tự khoe thượng căn lợi khí, lại còn dùng [cung cách] thượng căn lợi 

khí để đối xử với người khác nên chẳng chú trọng trì danh cầu vãng sanh, 

chỉ mong mỏi khai ngộ. Điều này phải do chính bản thân người tu hành 

144 Lý Viên Tịnh (1894-1950) tên thật là Vinh Tường, Viên Tịnh là pháp danh. Ông là người 

huyện Tam Thủy, tỉnh Quảng Đông, từng tốt nghiệp về ngành văn chương tại đại học Phúc 

Đán ở Thượng Hải, quy y với ngài Đế Nhàn, chuyên tu Tịnh Độ. Thoạt đầu vốn ham học 

rộng nghe nhiều, thông thạo các bộ kinh lớn của Đại Thừa. Về sau bị bệnh phổi, phải sang 

Nhật chữa trị. Nhân đọc Văn Sao bèn lãnh ngộ, tự nguyện làm môn nhân của Tổ Ấn Quang, 

dốc chí xiển dương Tịnh Độ. Ông chính là tác giả biên soạn Gia Ngôn Lục. Ngoài ra, ông 

còn viết những tác phẩm khác như Phật Pháp Đạo Luận, Diệu Pháp Liên Hoa Kinh Quán 

Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm Thích, Hoa Nghiêm Kinh Sớ Khoa Văn Biểu Giải, Hộ Sanh 

Thống Ngôn, Sức Chung Tân Lương, Đại Thừa Tông Yếu, Lăng Nghiêm Kinh Bạch Thoại 

Giảng Yếu, Phạm Võng Bồ Tát Giới Bổn Hội Thích v.v… Ông cùng các vị Tưởng Duy Kiều, 

Hoàng Hàm Chi v.v… tổ chức Hoa Nghiêm Đại Sớ Sao Biên Ấn Hội để hiệu chỉnh, ấn tống 

bộ Hoa Nghiêm Đại Sao Nghĩa Sớ của ngài Thanh Lương Trừng Quán cũng như tham gia 

công tác vĩ đại là ấn tống bộ Phổ Huệ Đại Tạng Kinh (đây là Càn Long Đại Tạng Kinh đã 

được giảo duyệt cẩn thận và do cư sĩ Phổ Huệ bỏ tiền ấn tống nên được gọi là Phổ Huệ Đại 

Tạng Kinh). 

172

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

tự lượng thì mới nên! Nếu người ấy có thể khai ngộ, hiểu giáo lý, lại có 

thể  đoạn  sạch  được  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  thì  còn  chi  tốt  bằng?  Nếu 

chẳng  thể,  lẽ  đương  nhiên  nên  y  theo  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh 

Tây Phương, đấy là sách lược quyết định tốt đẹp có một không hai! Nếu 

không, về mặt gieo thiện căn quả thật là có, nhưng với chuyện liễu sanh 

tử sợ rằng khó thể dự đoán được số kiếp [nào sẽ có thể liễu thoát được]! 

Ông ở trong hàng ngoại đạo đã lâu, ông đã sanh lòng chánh tín thì 

phàm lời ăn tiếng nói, xử sự chớ nên giống với bọn họ, có lẽ sẽ chuyển 

được tà chấp của họ. Điều cần thiết bậc nhất là phải giữ vẹn luân thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng giữ các điều lành. Điều cần thiết thứ hai là phải có đủ lòng tin chân 

thành, nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật, chẳng để cho tâm danh lợi, và 

[cầu  mong]  phước  báo  trời người  chớm  nẩy  chút  nào  thì  có thể  gọi  là 

Đức Tịnh. Tức là như kinh Duy Ma đã dạy:  “Dục sanh Tịnh Độ, đương 

 tịnh kỳ tâm. Tùy kỳ tâm tịnh, tắc Phật độ tịnh” (Muốn sanh Tịnh Độ, nên 

tịnh cái tâm. Hễ cái tâm đã tịnh thì cõi Phật sẽ tịnh). Tâm có ô uế, làm 

sao sanh về Tịnh Độ cho được? 

Nếu muốn hóa độ người khác, quả thật chẳng cần phải bày vẽ môn 

đình, chỉ nên bảo mọi người ai nấy ở trong nhà của chính họ tu trì những 

điều vừa nói trên đây là được rồi! Nếu muốn lập một tổ chức hẳn hòi thì 

chỉ cần mượn một chùa miếu nào đã có sẵn để làm chỗ đề xướng mỗi kỳ 

 (Mỗi kỳ tùy theo nhân sự để hạn định, hoặc là mỗi tháng hai lần, hoặc là mỗi tuần 

 một lần, chớ nên lãng phí tiền tài. Mọi chuyện phải lấy tiết kiệm làm điều chánh yếu). 

Nếu  muốn  xây  cất  ngay  thì  trong  lúc  này  thời  cuộc  gian  nan,  không 

những khó thể thành tựu mà còn rất có thể chuốc lấy những họa hoạn 

khác! Suốt đời Quang chẳng ưa bày vẽ, cho nên suốt đời chẳng làm chủ 

nhân, chẳng thâu đồ đệ, chỉ làm một ông Tăng ăn nhờ ở đậu trong chùa 

người ta. Mười mấy năm gần đây, do bên ngoài đồn thổi, mọi người lầm 

nghe, tưởng Quang là thiện tri thức đến nỗi bận bịu khôn cùng! Nay đã 

bảy mươi rồi, làm sao có thể thường bận bịu cho được? Vì thế muốn gấp 

ẩn cư, cự tuyệt hết thảy chuyện tình nghĩa qua lại. Tôi sẽ qua Thượng 

Hải ẩn dật mãi mãi, từ rày đừng gởi thư tới nữa! 



3) Đệ tử Phật cúng tổ tiên, lẽ đương nhiên nên lấy tụng kinh, trì chú, 

niệm Phật làm chánh. Đốt giấy vàng bạc cũng chẳng nên bỏ, bởi chẳng 

biết chắc [tổ tiên] đã được vãng sanh ngay [hay chưa?] Dẫu chắc chắn 

được vãng sanh ngay, cũng chẳng ngại gì giúp cho kẻ chưa được vãng 

173

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

sanh chi dùng. Người thọ Ngũ Giới nên đắp mạn y145 là [loại y] có năm 

điều thẳng, chứ không phải là [loại y] năm điều gồm một miếng dài, một 

miếng ngắn. Nay thì y năm điều một dài một ngắn, y bảy điều hai dài 

một  ngắn,  [hàng  tại  gia  đệ  tử]  thường  đắp  loạn  xạ,  thật  là  “tiếm  việt” 

(lạm  danh,  vượt  phận).  So  với  chuyện  tiếm  việt  này,  chẳng  thà  không 

đắp y còn tốt hơn! Nếu muốn đắp y thì chỉ nên trong lúc lễ bái mới đắp, 

chẳng nên thường đắp đến nỗi rối loạn nghi thức, quy củ. “Cụ” vốn có 

tên là “tọa cụ”146 để dùng trong lúc ngồi, nước ta lại thường dùng trong 

lúc lễ bái! Hễ theo đại chúng thì không thể chẳng dùng, còn tự hành thì 

dùng hay không tùy ý ta. Tăng còn như thế huống gì là cư sĩ ư? 

88. Thư trả lời cư sĩ Lương Huệ Đống  

 (năm Dân Quốc 21- 1932) 

145 Mạn y (patta), dịch âm là Bát Tra, là một trong các loại y của Tăng chúng. “Mạn” nghĩa 

là y trơn, không có điều, tức là không gồm nhiều mảnh vải nhỏ may ghép lại. Thông thường 

Mạn Y được mặc bởi những vị Sa Di, Sa Di Ni, do họ chưa thọ Cụ Túc, chưa đủ tư cách làm 

bậc Ứng Cúng nên y để đắp không cắt thành hình thửa ruộng (phước điền y) như y của chư 

Tăng. Ở Trung Hoa, cư sĩ cũng đắp y, nhưng y không có điều. Lại nữa, loại mạn y này để 

nguyên cả khổ vải để may, chỉ viền mép y, còn y của Sa Di thì gồm hai mảnh vải may đâu 

lại, may thành sọc ở chính giữa để phân biệt với y của chư tỳ-kheo và cư sĩ. Khi xưa, do khổ 

vải hẹp, đôi khi mạn y cũng gồm nhiều mảnh vải nhỏ (mỗi miếng ấy được gọi là Điều) ghép 

lại, như trong lá thư trên, Tổ có nói đến loại Mạn Y gồm năm miếng dành cho cư sĩ, nhưng 

để phân biệt, năm miếng đó có chiều dài bằng nhau, chứ không cắt thành miếng dài, miếng 

ngắn may ghép lại như y của người xuất gia. Hiện thời, ngoại trừ trong một số đạo tràng như 

Phật Quang Sơn chẳng hạn, cư sĩ thọ Ngũ Giới thường đắp y khi tụng niệm, trong các đạo 

tràng khác, chỉ cư sĩ đã thọ Bồ Tát Giới mới đắp y trong khi làm lễ tụng giới, chứ không đắp 

y thường xuyên trong các buổi tụng kinh. 

146 Tọa  cụ (Nisīdana),  thường  được phiên là  Ni  Sư  Đàn,  hoặc  Ni  Sư  Đát  Na,  Nĩnh  Sử  Na 

Nẵng, dịch nghĩa là phu cụ, phố cụ, tọa cụ, tọa y, tùy tọa y v.v… đều có nghĩa là đồ trải ra 

trên mặt đất để ngồi hay nằm với mục đích tránh các loại côn trùng bò lên cắn chích thân thể, 

và giữ cho ba y khỏi bị lấm dơ. Giống như ba y, tọa cụ chỉ dùng hoại sắc, tức những màu úa. 

Tọa cụ thường may như một tấm chăn to, dùng vải cũ viền quanh mép, may thành hai ba lớp, 

hay được chế từ y cũ. Theo luật định, kích thước của tọa dài chừng 4 thước tám tấc, rộng ba 

thước sáu tấc (thước Tàu). Tuy thế, khi đạo Phật truyền xuống Nam Ấn, chư Tăng thường 

dùng ngọa cụ vắt vai, như khi đi khất thực hoặc bố-tát (tụng giới), chư Tăng sĩ Tích Lan, 

Thái Lan nay vẫn khoác chéo lên vai, rồi dùng đai lưng buộc lại. Đến khi truyền sang Trung 

Hoa, tọa cụ biến thành một dụng cụ để lễ bái, trước khi lễ, vị tăng cầm tọa cụ giơ lên trước 

Phật, xá một lần, rồi mở tọa cụ ra (gọi là “triển cụ”), đặt xuống bục quỳ, lễ xong, lại xếp tọa 

cụ, giơ lên xá, rồi vắt lên tay. Bách Trượng Thanh Quy đã quy định rất chặt chẽ về nghi thức 

“triển cụ” trong khi lễ bái, nhất là khi cử hành các pháp sự lớn như Diệm Khẩu, Thủy Lục, 

Trai Tăng, Truyền Giới. Ở đây, Tổ có ý chê tọa cụ bị dùng sai mục đích, cũng như khuyên 

ông Thái Tích Đỉnh đừng chấp trước cứ nhất thiết phải đắp y, triển cụ trong khi lễ bái. 

174

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Quang già rồi, không có tinh thần để khai thị. Do ông đề xướng pháp 

môn Tịnh Độ nên nay gởi cho ông Tịnh Độ Thập Yếu, Phật Học Cứu 

Kiếp Biên và bức thư dài (tức Một Lá Thư Gởi Khắp). Y theo đó tu trì sẽ 

tự được lợi ích thật sự. Nhưng đã đề xướng Phật học, ắt phải chú trọng 

đến pháp niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Nếu không, chỉ là gieo thiện 

căn,  chẳng  thể  liễu  sanh  tử  ngay  trong  đời  này!  Hơn  nữa,  tại  quý  địa, 

ngoại đạo rất đông, bất luận là loại ngoại đạo nào, đều chớ nên tu trì theo 

pháp của chúng. Nếu học Phật mà vẫn tu pháp ngoại đạo sẽ trở thành cái 

tội hoại loạn Phật pháp, gây lầm lạc, nghi ngờ cho chúng sanh. Đã học 

Phật pháp ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, 

giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, 

bảo  vệ  sanh  mạng,  tín  nguyện  niệm  Phật,  quyết  định  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Dùng những điều ấy để tự hành, dạy người, 

ngõ hầu trong là gia đình, quyến thuộc, ngoài là hết thảy những ai hữu 

duyên đều cùng tu pháp này, cùng hưởng lợi ích này. 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Đống, nghĩa là dùng trí huệ của 

Phật để làm rường cột cho cõi đời, ngõ hầu những người cô đơn không 

nơi nương tựa cùng được nương nhờ, che chở dưới mái nhà Phật pháp 

lớn lao này. Nếu chịu nhìn vào danh, nghĩ tới nghĩa sẽ chẳng bỏ uổng 

đời này và dịp gặp gỡ này. Hơn nữa, những điều nói trong bức thư dài 

đều là những chuyện thiết yếu. Khi sanh nở niệm thánh hiệu Quán Âm 

thật sự là chuyện quan trọng bậc nhất trong đời người, hãy nên bảo với 

hết thảy mọi người thì sau này chẳng những không phải chịu nỗi nguy 

hiểm  đau  khổ  mà  con  cái  sanh  ra  còn  được  yên  vui,  không  có  các  tai 

ương. Tiếc rằng người đời không biết, nên đến nỗi thường chịu khổ sở 

chẳng kham, hoặc đến nỗi cả mẹ lẫn con đều chết, đáng buồn thay! 

Tịnh Độ Thập Yếu là sách quan trọng nhất trong pháp môn Tịnh Độ. 

Bản ấn hành lần này lại thêm vào mấy cuốn sách quan trọng,  mấy bài 

văn thiết yếu. Có được cuốn sách này y theo đó tu trì, ví như mặt trời rực 

rỡ  giữa  trời,  đi  trên  đường  lớn  của  vua,  tiến  thẳng  về  phía  trước,  trọn 

không lầm lẫn. Những kẻ đứng ngoài cửa thường chẳng cho những điều 

đã  nói  trong  sách  là  đúng,  liền  cầu  bí  pháp  “miệng  truyền,  tâm  trao”. 

Đây  chính  là  quen  thói  nghe  theo  tà  thuyết  “phải  là  miệng  truyền  tâm 

trao thì mới có thể đắc đạo” của ngoại đạo, rồi tưởng lầm Phật pháp cũng 

giống như vậy, đáng buồn, đáng đau, chớ nhiễm tà kiến ấy! 

175

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

89. Thư trả lời cư sĩ Vu Quy Tịnh 

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



Muốn  học  Phật  phải  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt 

lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành thì 

mới được. Chẳng thể làm hiền nhân, thiện nhân trong thế gian, làm sao 

được lợi ích chân thật nơi Phật pháp? Mẹ ông đã ăn chay trường niệm 

Phật, hãy nên đem tông chỉ Tịnh Độ và những nghĩa lý tu trì quan trọng 

kể cho mẹ ông nghe, ngõ hầu mẹ lẫn con cùng sanh về Liên Bang. Lại 

phải đem pháp này nói với khắp hết thảy bạn bè hữu duyên, ngõ hầu mọi 

người cùng được gội ân giáo hóa của Phật, cùng tu Tịnh nghiệp, cùng 

sanh về Tây Phương. Ông đã tốt nghiệp, trong cõi đời lúc này tuyệt đối 

chớ  nên xuất  gia,  huống  chi  mẹ  ông  lại  không bằng  lòng!  Ngay  cả  bế 

quan cũng không cần! [Nay tôi] vì ông tính kế, ông có thể làm thầy giáo 

trong trường tư thục, hoặc trông coi sổ sách cho công ty của người khác, 

đều có thể nhận được một ít lương bổng để sống qua ngày. Nhưng cần 

phải chuyên cần đọc sách sao cho văn tự thông suốt thì mới nên, chớ có 

biếng trễ, lười nhác đến nỗi chẳng có thành tựu gì! 

Pháp danh [của ông] vốn sẵn có hai chữ Quy Tịnh thật hay. Cổ nhân 

nói:  “Túng nhiên sanh đáo Phi Phi Tưởng, bất như Tây Phương quy khứ 

 lai”   (Phi  Phi  Tưởng  dẫu  được  sanh,  chớ  hề  bằng  được  trở  về  Tây 

Phương). Nếu có thể chất phác niệm Phật thì nương theo nguyện thuyền 

của đức Di Đà, trở về quê hương Cực Lạc Tịnh Độ là điều có thể đoán 

chắc.  Đây  chính  là  điều  ngàn  kinh  muôn  luận,  đâu  đâu  cũng  chỉ  dẫn 

hướng về. Nếu chẳng trở về đây, chắc chắn sẽ như đứa con nghèo túng, 

chẳng biết quê cũ, chẳng nhớ cha lành, cam phận lênh đênh quê người, 

lê la khe rãnh. Nếu chẳng so đo, chẳng bàn đi tính lại, cứ nhất tâm quay 

về,  mới  biết  tự  tánh  vốn  sẵn  thanh  tịnh,  còn  có  chỗ  nào  để  cầu  tướng 

quay về và tướng tịnh nữa ư? Cổ nhân lại nói:  “Tự thị bất quy, quy tiện 

 đắc. Cố hương phong nguyệt hữu thùy tranh?”  (Tự mình chẳng về, về 

liền được. Gió trăng quê cũ há ai giành?) Quy Tịnh hãy trở về cõi tịnh, 

niệm tại đâu nghĩ tại đó nhé! 

90. Thư trả lời cư sĩ Tông Thành  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 

176

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Học  đường  hiện  thời  đúng  là  một  cái  bẫy  hãm  người,  chẳng  hãm 

trong đảng phái sẽ lại hãm trong tự do luyến ái, mặc tình chơi bời bừa 

bãi. Phải biết: Con người chỉ là một loài động vật cao năm sáu thước mà 

sánh cùng trời đất xưng là Tam Tài thì danh xưng Con Người cao quý 

không  chi bằng  được!  Danh đã tôn  quý, ắt phải có  thực  chất đáng tôn 

quý thì mới có thể gọi là Người! Nếu không, chính là loài cầm thú mặc 

áo đội mũ, do chẳng có khí phận của con người vậy! Tài chính là khả 

năng. Trời có thể sanh ra muôn vật, đất có thể chở muôn vật, con người 

có thể kế thừa bậc thánh đời trước, giúp cho thế hệ tương lai học theo, 

giúp  cho  [những  chỗ]  mà  sự  sanh  thành,  dưỡng  dục  của  trời  đất  chưa 

thấu tới, nên cùng với trời - đất xưng là Tam Tài. Nếu chỉ biết ăn uống, 

trai gái, chẳng biết hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ thì còn kém hèn 

hơn loài cầm thú, uổng một đời mang thân con người, trọn chẳng có khí 

phận của con người chút nào! Hễ một hơi thở ra không hít vào được nữa, 

sẽ đọa vào địa ngục trải trăm ngàn kiếp trọn chẳng có kỳ ra. Muốn được 

làm cầm thú còn chưa thể được, huống gì lại được làm người ư? 

Do ông thuở đầu chẳng biết nghĩa này, nghe bạn ác dụ dỗ nên chơi 

bời bừa bãi, đến khi đã mắc bệnh phong tình, đau đớn không kham nổi. 

Lành bệnh rồi lại ăn chơi, lại phát bệnh, [lành bệnh xong] lại phạm, cũng 

là kẻ chẳng biết tốt - xấu quá đáng, quá thiếu chí hướng, khí tiết vậy! 

Phải biết đàn ông chơi bời bừa bãi và đàn bà lén lút [tằng tịu] với người 

khác trọn chẳng khác gì nhau! Người đời thường cho đàn bà lén lút [tằng 

tịu] với người khác là hèn hạ, nhưng đàn ông chơi bời bừa bãi lại chẳng 

bị chê trách. Đấy đều là vì chẳng biết ý nghĩa cái tên gọi Con Người nên 

mới có tri kiến hèn kém ấy! May là ông đã nhiều lần chịu khổ, mới biết 

quay đầu, cũng là do thiện căn đời trước xui khiến, nhưng Quang lại phải 

nói cặn kẽ nguyên do, vì sợ cái tâm ông chưa nguội lạnh, sau này có thể 

lại dẫm theo vết xe ấy. Do vậy, muốn làm cho ông biết danh hiệu Con 

Người tôn quý, chẳng đến nỗi tự ruồng rẫy, tự vứt bỏ bản thân, và đem 

điều này khuyên dụ hết thảy nam nữ thanh niên đều cùng bẩm thụ danh 

xưng Con Người tôn quý, thực hành những điều lành trong thế gian là 

giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành. 

Lại  còn  phát  Bồ  Đề  tâm,  lợi  khắp  mình  lẫn  người,  đều  cùng  sanh 

lòng tin, phát nguyện, niệm thánh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương, để tu 

điều  lành  xuất  thế  ngõ  hầu  đáng  gọi  là  Người.  Tuy  chẳng  thể  kế  tục 

người xưa, nêu gương cho đời sau, giúp vào quyền sanh trưởng, dưỡng 

dục của trời đất như bậc cổ thánh tiên hiền, cũng vẫn có chút công đức 

177

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

kế tục người xưa, nêu gương cho đời sau, giúp vào quyền sanh trưởng, 

dưỡng  dục  của  trời  đất  thì  danh  xưng  Con  Người  mới  có  thực  chất, 

chẳng trở thành chuyện nói xuông! Nay đặt pháp danh cho ông là Tông 

Thành. Tông là chủ, là gốc, [Tông Thành] nghĩa là dùng lòng chân thật 

chí thành để tự hành, dạy người, chẳng có chút nào hư giả mảy may và ý 

niệm xấu hèn để đến nỗi cô phụ chữ Người. Ngũ Giới có thể tự trì trước. 

Khi đã trì thật sự lâu ngày rồi thì lại [chánh thức] thọ giới nào khó chi 

đâu? Nếu tâm vẫn còn do dự thì đáng gọi là trò trẻ con đùa bỡn, chẳng 

những chính ông mắc tội lỗi, mà Quang cũng có tội lỗi nữa đấy! 

91. Thư trả lời cư sĩ Hứa Huệ Phảng  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



Bệnh  của  ông  là  do  trong  đời  trước  hoặc  trong  đời  này  đã  làm 

chuyện hại đến tánh mạng người ta. Nghiệp này chẳng tiêu, bệnh quyết 

khó lành. Hiện thời uống thuốc vô hiệu thì có thể chẳng uống, chỉ lắng 

lòng niệm Phật, niệm Quán Thế Âm để mong siêu độ oán gia. Niệm Phật 

tuy  chẳng  thấy  hiệu  quả  nhưng  vẫn  có  lợi  ích,  chẳng  thể  xem  như  có 

cùng một tác dụng với uống thuốc. Sinh kế trong nhà ông ra sao? Nếu 

không có tài lực thì tự mình hãy chí thành khẩn thiết niệm Phật. Hãy nên 

sanh  lòng  hổ  thẹn,  chớ  nên  sanh  tâm  phẫn  hận.  Sanh  lòng  hổ  thẹn  thì 

lòng  oán hận  của  oán  gia sẽ tháo gỡ được,  nếu  sanh  tâm  phẫn  hận thì 

muốn tháo gỡ càng thêm kết chặt. Do người ta ôm lòng báo hận, ông lại 

ôm lòng hận báo thù người ta, nên càng kết sâu thêm, không cách nào 

[cởi gỡ] được! Đấy chính là cách cởi gỡ oán kết bậc nhất. 



Nếu sinh kế trong gia đình dư dả thì có thể đến núi Linh Nham dự 

một Phật thất, hoặc thỉnh mười lăm, hai mươi, ba mươi người đều được. 

Linh Nham là chỗ sốt sắng tu hành bậc nhất trong vùng Giang - Chiết, 

niệm Phật quanh năm giống như lối đả Phật thất thông thường147. Có thí

147 Nguyên văn “phổ thông Phật thất”: Gọi như vậy để phân biệt với Tinh Tấn Phật Thất. 

Tinh Tấn Phật Thất là niệm Phật suốt 24 tiếng đồng hồ, ai mệt hoặc đuối sức cứ lui ra, khi 

nào khỏe sẽ lại theo đại chúng niệm Phật, nhưng không được viện cớ để trốn tránh, biếng 

nhác. Còn Phổ Thông Phật Thất chỉ chia một ngày thành sáu thời niệm Phật, có công khóa 

sáng tối, có định giờ cho đại chúng nghỉ ngơi. Khi đã nói đến Phật Thất là phải cử hành niệm 

Phật tối thiểu bảy ngày (Thất là bảy ngày, chứ không có nghĩa là cái nhà, cái thất như trong 

chữ Nhập Thất). Nếu chỉ niệm Phật một hai ngày, không thể gọi là Phật Thất được! Nếu như 

chỉ cử  hành  ba  ngày  hay  một  ngày,  người Trung  Hoa  sẽ  gọi  là  Phật tam,  hoặc  Phật  nhất, 

hoặc chỉ gọi là Niệm Phật Cộng Tu. 

178

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chủ mời bao nhiêu người đả thất thì vẫn niệm Phật theo lệ thường, chẳng 

qua là đối trước Phật, đối trước bài vị, hồi hướng thêm ba lần mà thôi. 

Bất luận đả thất hay không đả thất, đều niệm giống hệt như nhau, chẳng 

qua là thỉnh bao nhiêu đó người thì sẽ được công đức của bấy nhiêu đó 

người! Hiện thời, Niệm Phật Đường có hơn ba mươi người. Nếu đả thất 

sẽ lập một bài vị Cởi Gỡ Oán Kết148 bằng giấy, ngày Phật thất viên mãn 

sẽ đốt đi.  Nếu chính  mình  lập  một bài  vị  “trường  sanh lộc vị”  thì  làm 

một bài vị bằng gỗ, thờ vĩnh viễn trong Niệm Phật Đường thì thêm năm 

mươi  đồng.  Nếu  không  làm  thì  cứ  tính  mỗi  người  là  mười  đồng.  Như 

mười lăm người thì là một trăm năm mươi đồng; ba mươi người là ba 

trăm đồng. Đây chẳng phải vì Linh Nham mà tổ chức Phật Thất; mà là 

do bệnh tình ông trầm trọng nên chẳng ngại gì mà nói đến biện pháp này. 

Ông hãy tự châm chước, nếu không có sức, chớ nên miễn cưỡng! 

Nay  tôi gởi  cho ông  hai  cuốn  Tịnh  Độ Ngũ  Kinh, ông và vợ  cùng 

được  thọ  trì,  có  thể  dùng  làm  kinh  thường  tụng.  Hơn  nữa,  năm  ngoái 

Linh Nham đã trùng tu lớn. Hiện thời bia đã khắc xong, đã rập [bài văn 

bia ấy], nay gởi cho ông một tờ. Đọc rồi sẽ biết đại khái về tu trì. Đối với 

những điều Quang tùy tiện nói ra cần gì phải sao chép, thâu thập? Văn 

Sao,  Gia  Ngôn  Lục đã đủ  để làm  khuôn mẫu  rồi, sao  lại phải  cầu  cho 

nhiều?  Đối  với  những  sách  ngụy  tạo  của  bọn  ngoại  đạo  tên  X…  nọ, 

chúng ta chỉ nên mặc kệ chúng, mỗi người đi theo đường lối riêng. Nếu 

cùng với bọn mù quáng không mắt ấy biện định trắng - đen, chúng nó 

làm sao tự biết là sai, đâm ra lại chuốc lấy sự phỉ báng của chúng! Ví 

như con chó ăn phân, nó tự cho là thơm ngon. Nếu bảo với nó là tởm 

thối,  chắc  chắn  nó  chẳng  chịu  tin,  chê  ngược  người  vừa  nói  đó  chẳng 

biết tốt - xấu! Trong đời hiện thời, mọi người hoàn toàn ở trong tăm tối, 

học vấn càng cao, càng hồ đồ. Xưa kia, ông Trình, ông Châu học vấn lẫn 

nhân phẩm có thể nói rất rộng, rất cao, nhưng lại cực lực bài xích nhân 

quả luân hồi, cho là đức Phật mượn những chuyện ấy để dối gạt bọn ngu 

phu  ngu  phụ!  Lời  lẽ  ấy  chính là  căn  cứ  lớn  lao để  đề xướng phá  hoại 

hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ. Biết điều này sẽ càng thêm nhất 

tâm niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Kẻ có học vấn hiện thời còn đáng 

để nói nữa ư? 

148 Đây là một bài vị viết  “Phật Quang chú chiếu, phục vị tín chủ mỗ giải oán thích kết, hồi 

 hướng siêu độ oán gia chi vị”  (Phật Quang tưới gội, bài vị kính vì thí chủ… cởi gỡ oán kết, 

hồi hướng siêu độ cho oán gia). 

179

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

92. Thư trả lời cư sĩ Ân Đức Tăng  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



Muốn đọc tụng Đại Thừa để giúp cho Tịnh nghiệp mà không thật sự 

có chánh tri chánh kiến hiểu biết Tịnh Độ sâu xa sẽ không được. Nếu 

không, sẽ coi những pháp môn cao sâu huyền diệu trong kinh giáo là bậc 

thượng, hoàn toàn xem pháp môn Tịnh Độ là sự tu trì của ngu phu ngu 

phụ. Gần đây, những người giảng Hoa Nghiêm, giảng Pháp Tướng, phần 

nhiều đả phá Tịnh Độ. Ông X… ở Hồ Nam hiểu sâu Tịnh Độ và còn cực 

lực đề xướng, do học Pháp Tướng Tông, những gì ông ta nói về sau này 

đều  là báng  Phật, báng  Pháp, báng  Tăng.  Ông đã phát  cái tâm  lớn  lao 

này, khá là khó có, nhưng chưa chắc đã không bị lay chuyển bởi những 

tri thức từ kinh giáo. Chẳng bị chuyển thì đáng gọi là chân Phật tử. Hễ bị 

chuyển thì sẽ trở thành bỏ dễ chọn khó, hoặc giống như ông X… ở Hồ 

Nam thì ô hô, ai tai rồi! Khi xưa, một vị pháp sư dùng niệm Phật để bán 

đậu Ngũ Hương149, dùng giảng kinh để mở ngân hàng, niệm Phật lại biến 

thành cơm trộn lẫn cát, làm sao ăn được? Do vậy, biết rằng: Không có 

đại thiện căn sẽ chẳng thể tin tưởng sâu xa pháp này! Nói với ông điều 

này  là  nhằm  làm  cho  trước  khi  ông  cất  bước  đã  nhận  biết  chắc  chắn 

[hướng chỉ] của kim chỉ nam. Nếu không, có thể mạo xưng là bậc đại 

thông gia, sợ khó lòng đạt được liễu sanh tử. Niệm Di Đà cũng có thể 

làm chỗ nương cậy, niệm Quán Âm cũng có thể vãng sanh Tây Phương. 

Chỉ cần giữ lòng chí thành sẽ có cảm ứng, sao lại suy tính hạn hẹp như 

vậy? Quán Âm là Pháp Vương Tử của Phật Di Đà, phụ trợ Phật Di Đà 

độ thoát chúng sanh là chuyện trong cùng một nhà, chứ đâu phải là mỗi 

vị môn đình khác biệt! 

93. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hồng 

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



Hiện thời thế đạo suy vi, tu hành tại gia tốt hơn, xuất gia đâm ra bị 

nhiều chướng ngại, con cái đừng nẩy sanh ý tưởng xuất gia. Trong đời 

Kiếp Trược này, cha ông chẳng biết nhất tâm niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương,  cứ  si  dại  muốn  tham  Thiền để  minh  tâm  kiến  tánh.  Nên  biết: 

149 Ngũ Hương Đậu là một món ăn vặt nổi tiếng của Hoa Nam, nổi tiếng nhất là Đậu Ngũ 

Hương ở miếu Thành Hoàng, Thượng Hải. Món này dùng đậu ván tẩm hồi hương, quế, muối, 

đường, và một số hương liệu nữa rồi chiên bằng bơ. 

180

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Những gì ông ta tham đó chẳng phải là Thiền mà chính là văn tự tri kiến, 

có tham đến già cũng chẳng ăn nhập gì tới Thiền! Dẫu có được lợi ích 

minh tâm kiến tánh thật sự nơi tham thiền thì vẫn cách liễu sanh thoát tử 

rất xa. Bởi lẽ, phiền não Hoặc nghiệp chưa đoạn, ngộ thì ngộ đấy, sanh 

tử vẫn sanh tử. Nếu nói minh tâm kiến tánh liền đạt được không sanh tử 

thì đấy là sự nhận lầm lạc của gã đứng ngoài cửa và kẻ Cuồng Thiền! 

Nhưng trong hiện thời ai là người minh tâm kiến tánh đây? 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  hoàn  toàn  cậy  vào  Phật  lực.  Hãy  xem  kỹ  Gia 

Ngôn Lục, Văn Sao, y theo đó tu hành, sẽ chắc chắn có thể vãng sanh 

Tây Phương. Mùa Thu năm ngoái đã in xong bộ Tịnh Độ Thập Yếu; đây 

là bộ sách quan trọng nhất của pháp môn Tịnh Độ. Cuối năm, in xong 

cuốn Phật Học Cứu Kiếp Biên, [nhà in] vẫn chưa gởi đến, đợi khi nào họ 

gởi đến sẽ gởi cho ông dăm ba gói. Y theo đó tu hành, so ra còn ổn thỏa 

thích  đáng  hơn  thân  cận  thiện  tri  thức.  Nếu  chẳng  tự  lượng,  đi  tham 

phỏng khắp các bậc cao nhân trong vùng Giang - Chiết, rất có thể là cuối 

cùng  cái  tín  tâm  ấy  bị  cao  nhân  đả  phá  thì  Thiền  đã  trở  thành  vô 

vọng,Tịnh lại chẳng tin, tiền đồ mờ mịt, biết hướng về đâu? 

Những người  muốn thân cận thiện tri thức hiện nay trước hết phải 

biết nguyên do của Thiền và Tịnh. Nếu không, mười người hết tám chín 

kẻ bị thiện tri thức phá hoại thiện căn Tịnh Độ mà vẫn cứ nhơn nhơn đắc 

ý,  cho  là  đã  được  chánh  pháp,  thật  đáng  đau  lòng  than  thở!  Năm  nay 

Quang  nhất  quyết  chẳng  xuất  quan.  Năm  sau,  nếu  bốn  bộ  sơn  chí  của 

Thanh Lương, Nga Mi, Cửu Hoa150, Linh Nham đã tu chỉnh xong, sẽ tìm 

một nơi không ai hay biết để sống hết tuổi thừa. Xin hãy nói với cha ông 

những  lời  lẽ  này,  hơn  nữa,  hãy  nên  tích  cực  giáo  huấn  con  thơ,  đừng 

nuông chiều quá khiến cho chúng quen thói kiêu ngạo. 

150 Núi Cửu Hoa nằm ở phía Tây Nam huyện Thanh Dương, tỉnh An Huy, chiếm một diện 

tích rất lớn. Núi vốn có tên là Cửu Tử Sơn do rặng núi này gồm chín ngọn, trông xa giống 

như chín đứa trẻ xếp vòng tròn tựa lưng vào nhau chơi giỡn. Khi Lý Bạch lên chơi núi này, 

lại cảm nhận chín ngọn núi trông giống như chín đóa hoa sen lơ lửng giữa mây trời nên viết: 

 “Tích tại Cửu Giang thượng, dao vọng Cửu Hoa phong, thiên hà quải lục thủy, tú xuất cửu 

 phù dung”  (Khi xưa lướt sóng Cửu Giang, ngước nhìn chín ngọn núi hoa xa vời, sông trời 

nước biếc chơi vơi, sen hồng chín đóa khoe tươi não nùng). Do đó, núi được gọi là Cửu Hoa 

từ đấy. Từ năm Long An thứ năm (401) đời Đông Tấn, hòa thượng Bôi Độ đã dựng ngôi 

chùa đầu tiên tại đây. Về sau, không rõ vào năm nào, vương tử Kim Kiều Giác xứ Tân La 

(một trong ba vương quốc cổ của Đại Hàn) là Kim Kiều Giác đến ẩn tu tại núi này. Vào đầu 

niên hiệu Chí Đức (756), Gia Cát Tiết đến đây, cảm mộ đức hạnh của ngài Kim Kiều Giác 

bèn dựng chùa cúng dường. Đến năm Trinh Nguyên thứ 19 (803) đời Đường, ngài Kim Kiều 

Giác thị tịch, thọ 99 tuổi, thổ lộ thân thế là Địa Tạng Bồ Tát hóa thân. Từ đấy, Cửu Hoa trở 

thành đạo tràng của ngài Địa Tạng Bồ Tát. 

181

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

94. Thư gởi cư sĩ Triệu Phụng Chi  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



Hôm qua nhận được thư ông Trương Văn Lý cho biết cư sĩ gần đây 

niệm Phật khá khẩn thiết, vẫn lấy chuyện không gặp được Bất Huệ làm 

điều tiếc nuối. Bất Huệ là nghiệp lực phàm phu, dù gặp cũng vô ích, chịu 

y theo Gia Ngôn Lục tu trì sẽ còn tốt hơn gặp mặt nhiều lắm. Nay gởi 

cho cư sĩ Văn Sao, [Tịnh Độ] Thập Yếu, Thánh Hiền Lục mỗi thứ một 

bộ, Sức Chung Tân Lương, Chánh Tín Lục, mỗi thứ một cuốn. Có được 

những sách này thì tự hành, dạy người dư sức! Người già sáu mươi bảy 

tuổi cũng chẳng cần phải nghiên cứu những thứ kinh điển khác, chỉ nên 

nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì tự có thể cậy vào Phật từ 

lực, đới nghiệp vãng sanh. Hết thảy các pháp môn khác đều cậy vào tự 

lực để đoạn Hoặc chứng Chân mới hòng liễu sanh thoát tử; pháp  môn 

Niệm Phật chỉ cần đầy đủ tín nguyện liền được vãng sanh Cực Lạc thế 

giới. Sự khó - dễ giữa chúng khác nào trời với vực! 

Xin  hãy  sốt  sắng  tu  hành,  lại  hãy  nên  làm  cho  quyến  thuộc  cùng 

niệm. Hãy dựa theo Sức Chung Tân Lương mà nói đến những lợi ích do 

trợ niệm khi lâm chung, nỗi họa hại do phá hoại [chánh niệm], khiến cho 

bọn họ đều niệm quen, nghe quen, đến khi ông lâm chung thì mọi người 

đều có thể tương trợ. Nếu không, chắc chắn mọi người sẽ cùng phá hoại 

[chánh niệm của ông]. Quang già rồi, mục lực quá suy; lại còn ba bộ Sơn 

Chí bức bách chẳng thể trì hoãn được. Từ đầu tháng tôi đã cự tuyệt hết 

thảy, từ rày đừng gởi thư đến nữa. Văn Sao là sách nhập môn Tịnh Độ, 

Thập Yếu là sách hết sức sâu xa, thiết thực, [Tịnh Độ] Thánh Hiền Lục 

là gương sáng của cổ nhân đã nêu. Có được những sách ấy thì còn thiếu 

thốn gì mà phải dùng một lá thư để hỏi pháp nữa đây? 

95. Thư gởi cư sĩ Trần Huệ Cung  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 

Vợ ông đã phát tâm quy y, nay đặt pháp danh cho bà ta là Huệ Nhã; 

Nhã là chánh. Có thể nhất tâm niệm Phật, chẳng sanh vọng tưởng phước 

báo nhân thiên đời sau thì mới là chánh huệ nương theo trí huệ của Phật, 

nên gọi là Huệ Nhã. Cô con gái thứ ba tên Phùng Xuân, pháp danh là 

Tông Trinh; Tông là chủ, Trinh (貞) là chánh. Mùa Xuân đứng đầu một 

năm,  Trinh  là  kết  thúc  của  Càn  đức  (phẩm  đức  của  quẻ  Càn).  [Trong 

182

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

kinh  Dịch,  phần  giảng  về]  quẻ  Càn  có  ghi:   “Càn,  nguyên,  hanh,  lợi, 

 trinh”.  Khổng Tử giải thích:  “Trinh giả, sự chi cán dã”  (Trinh là cái cốt 

lõi của sự vật). Chữ Trinh này nghĩa lý rộng sâu, chứ không phải chỉ [có 

nghĩa] con gái giữ thân là Trinh đâu! Phàm hết thảy mọi người, nếu mọi 

hành vi đều phù hợp đại thể thì đều gọi là Trinh. Nếu Phùng Xuân có thể 

tận lực giữ tròn bổn phận, dùng tám chữ  “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, 

 liêm,  sỉ” để  sau  này  giúp  chồng  dạy  con  ngõ  hầu  chồng  lẫn  con  đều 

thành hiền thiện, thì mới đúng với ý nghĩa thật sự của chữ Tông Trinh, 

mới hợp với Xuân là mùa đứng đầu một năm, hợp với đức Trinh của quẻ 

Càn, trở thành bậc thầy khuôn mẫu cho nữ giới, là bậc mẫu nghi chốn 

khuê khổn, vẻ vang sao diễn tả cho được? Mong hãy sáng suốt suy xét, 

bảo với cô ta vậy! 

96. Thư trả lời cư sĩ Trương Thuần Nhất  



Vợ chồng lệnh hữu151 Trần Đôn Phục tận lực hành hiếu - hữu, lại có 

thể dốc lòng tin tưởng Phật pháp, tu ròng Tịnh nghiệp, đúng là những kẻ 

hiếm thấy trong đời nay. Nay họ muốn quy y và thọ Ngũ Giới, ắt phải 

hiểu rõ tông chỉ pháp môn Tịnh Độ, ngõ hầu có thể liễu sanh thoát tử, 

siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này. Phải biết: Pháp môn Tịnh Độ 

lấy tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương làm tông chỉ. Người đời 

thường nghĩ điều này là chuyện tầm thường, không có chi kỳ lạ, bèn coi 

pháp tham cứu trong nhà Thiền mới là thù thắng, chú trọng vào khai ngộ, 

chẳng chú trọng tín nguyện cầu sanh. Đặt tên hoa mỹ là Thiền Tịnh Song 

Tu, nhưng xét tới thực chất thì hoàn toàn là không Thiền, không Tịnh Độ! 

Vì sao nói vậy? Do chẳng đạt đến đại triệt đại ngộ thì chẳng gọi là 

“có Thiền”. Người tham Thiền bây giờ ai thật sự đạt đến địa vị đại triệt 

đại ngộ? Do chú trọng vào tham cứu nên đem sự trang nghiêm của y báo, 

chánh báo Tây Phương quy hết vào tự tâm, chẳng có mảy may ý niệm 

tín nguyện cầu sanh. Tuy gọi là niệm Phật nhưng thực chất là trái nghịch 

đạo niệm Phật! Hoặc nói ra vẻ cao xa là “niệm Thật Tướng Phật”. Tuy 

Thật  Tướng  là  cái  gốc  của  các  pháp,  nhưng  phàm  phu  nghiệp  chướng 

sâu nặng làm sao đạt đến được? Ra vẻ “quy Tông” (quy kết mọi thứ về 

Thiền) nhưng Thiền cũng không nương tựa được, mà Tịnh cũng không 

nương tựa được luôn! Cậy vào tự lực, dẫu đạt đến địa vị đại triệt đại ngộ, 

151 Tiếng gọi tỏ ý tôn trọng bạn người khác. 

183

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nhưng vì chưa đoạn Hoặc nghiệp sẽ chẳng thể liễu sanh tử được! Chưa 

ngộ đến mức đại triệt [đại ngộ] thì khỏi cần phải bàn chi nữa! Cậy vào 

Phật lực, chỉ cần đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, niệm Phật 

cầu sanh Tây Phương thì mới được. Do một mực đem Tây Phương Tịnh 

Độ, Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Quang, mỗi thứ đều quy hết vào tự tâm, 

nhưng tự tâm chỉ là chấp xuông cái danh, chưa chứng được cái thật, [cho 

nên]  đức  Phật  ở  phương  Tây  do  không  cảm  sẽ  chẳng  thể  có  ứng,  đức 

Phật nơi tự tâm do còn đang ở trong nhân nên không có oai đức! 

Những kẻ ham cao chuộng xa trong cõi đời thường đều hay trở thành 

biến khéo thành vụng, cầu thăng hóa đọa, nhưng kẻ tri thức muốn được 

người khác ca ngợi mình là viên dung, vẫn trọn chẳng chịu nói như vậy, 

đến nỗi đức Như Lai do tâm đại từ bi muốn làm cho hết thảy chúng sanh 

liễu sanh tử ngay trong đời này, nhưng họ vẫn cứ y như cũ chẳng thể liễu 

được! Đời này đã chẳng thể liễu, tương lai may ra có thể liễu, nhưng vẫn 

phải luân hồi trong lục đạo còn nhiều hơn số lượng từ trần sa kiếp này 

sang trần sa kiếp khác. Nếu thật sự hiểu được sự lợi - hại này, lại lắng 

lòng xem các kinh sách Tịnh Độ, mới biết một pháp Niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương này không gì lớn lao ra ngoài được, mười phương ba đời 

hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh không vị 

nào chẳng nhờ vào pháp này để thành tựu lúc khởi đầu, thành tựu khi kết 

thúc! 

Nay đặt pháp danh cho Đôn Phục là Huệ Phục, nghĩa là dùng pháp 

môn Tịnh Độ được nói từ trí huệ của Phật để tự hành, dạy người, ai nấy 

đều khôi phục được nguồn tâm sẵn có. Vợ ông ta là Trịnh Hàm Chương, 

có pháp danh là Huệ Chương, nghĩa là nương theo pháp môn Tịnh Độ do 

đức Phật đã nói để tự hành, dạy người, lại còn dạy dỗ con cái và hết thảy 

các phụ nữ ngõ hầu đạo của hai bà Phi, ba bà Thái, Vy Đề Hy đều được 

sáng  tỏ  rực  rỡ  trong  đời  hiện  tại.  Vì  vậy,  có  tên  là  Huệ  Chương.  Tôi 

thường  nói:   “Quyền  trị  quốc,  bình  thiên  hạ,  hàng  nữ  nhân  nắm  quá 

 nửa”.  Ấy là vì mẹ hiền thì con cái đều hiền, trong thai bẩm thụ khí chất 

của mẹ, lúc nhỏ thì nhìn vào hành vi của mẹ, nghe lời mẹ, đã được huân 

tập trước khi học hành, đến khi đi học sẽ tận lực ứng dụng mỗi điều ấy 

vào cư xử, cho nên là hiền nhân, thiện nhân. Lại nói:  “Dạy con là cái 

 gốc để bình trị thiên hạ, nhưng dạy con gái càng quan trọng hơn!”  Do

không có hiền nữ sẽ không có hiền thê, hiền mẫu; do đó cũng chẳng có 

hiền nhân! 

184

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nay tôi không chỉ dạy pháp môn Tịnh Độ mà lại bàn tràn lan sang 

điều này, là vì mong ai nấy đều biết chăm chú nơi bổn phận. Cái gốc này 

đã  được  lập  thì  hết  thảy  đạo  lý  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  được  khôi 

phục, hiển hiện rõ ràng. Nay tôi gởi cho họ hai bao kinh sách Tịnh Độ, 

hãy lắng lòng đọc. Sự lợi ích do tu pháp này cố nhiên Quang chẳng cần 

phải  nói  nhiều.  Bất  luận  đã  thọ  Ngũ  Giới  hay  chưa,  đều  phải  nghiêm 

ngặt gìn giữ, do bốn điều đầu tức Sát, Đạo, Dâm, Vọng gọi là Tánh Giới, 

tức là người chẳng nghe đến tên của bốn giới này, hễ phạm thì vẫn bị tội 

lỗi, nhưng thọ giới rồi còn phạm thì thành ra [mắc tội] hai tầng. Ngoài 

cái tội vốn đã phạm ra, còn thêm tội lỗi phạm giới. Vì thế, nói:  “Hết thảy 

 mọi  người  đều  nên  gìn  giữ  nghiêm  ngặt”.   Uống  rượu  gọi  là  Giá  Giới 

(giới có tác dụng ngăn che), chưa thọ giới mà uống thì không mắc tội, 

thọ rồi vẫn uống chỉ bị tội phạm giới. Mong hãy sáng suốt suy xét và 

đưa cho vợ chồng họ đọc thư này. 

97. Thư trả lời tiên sinh Từ Vĩnh Nghiệp ở Doanh Khẩu 

(năm Dân Quốc 24 - 1935) 



Đọc thư biết tiên sinh là người có tấm lòng lớn lao, tiếc là ngài chưa 

đọc kỹ lời tựa152 của Quang nên đối với chuyện chẳng đáng nghi lại sanh 

nghi. Lại như lấy Phổ Đà làm lệ, cũng là chẳng đáng làm lệ mà lại lấy 

làm  lệ.  Đất  Phổ  Đà  tuy  chẳng  phải  thuộc  Nam  Hải  nơi  Thiên  Trúc, 

nhưng  Quán  Âm  cố  nhiên  là  một  đức  Quán  Âm!  Tiền  nhân  đều  dùng 

chuyện Thiện Tài đi về phương Nam tham học trong kinh Hoa Nghiêm 

để nêu tỏ [ý nghĩa tên gọi của Phổ Đà Sơn], há Quang lập dị cho như vậy 

là chẳng thể được ư? Nếu nói như các hạ, ở bất cứ chỗ nào có miếu thờ 

Quán Âm, nếu không phải là sự tích nơi chỗ ấy thì đều chẳng được dẫn 

chứng ư? Trong phẩm Bồ Tát Trụ Xứ153 trước hết nói đến bốn phương, 

152 Đây là bài tựa của Tổ Ấn Quang cho bộ Phổ Đà Sơn Chí (Ấn Quang Văn Sao Chánh Biên, 

quyển 3, trang 826), trong ấy có câu:  “Đạo tràng ứng hóa của Ngài cố nhiên không phải chỉ 

 một  chỗ.  Như  Nam  Ngũ  Đài  Sơn,  Đại  Hương  Sơn  ở  Thiểm  Tây,  Thiên  Trúc  Sơn  ở  Chiết 

 Giang v.v… là những nơi cảm ứng rõ ràng, hương đèn nhộn nhịp, nhưng chỉ có Nam Hải 

 Phổ  Đà  Sơn  thật  là  bậc  nhất  do  tên  chỗ  này  được  ghi  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  năm  xưa 

 Thiện Tài đích thân tham học [tại đây]”.  Ông Từ Vĩnh Nghiệp dựa vào đó, bắt bẻ Tổ viết sai, 

vì Phổ Đà Lạc Già (Potalaka) thật ra nằm trong đảo Tích Lan thuộc Nam Hải của Ấn Độ. 

153 Đây là phẩm thứ 32 trong Bát Thập Hoa Nghiêm Kinh, giảng về những trụ xứ (chỗ ở) của 

các  vị  Bồ Tát. Xin  trích một  đoạn:   “Lúc  bấy  giờ  Tâm  Vương  Bồ  Tát Ma  Ha Tát  ở  trong 

 chúng hội bảo các vị Bồ Tát rằng: - Phật Tử! Phương Đông có nơi tên là Tiên Nhân Sơn, từ 

 xưa đến nay, các vị Bồ Tát sống ở trong ấy. Hiện đang có vị Bồ Tát tên là Kim Cang Thắng 

185

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

rồi nói đến bốn góc, ngay như phương Tây Nam [được nhắc đến trong 

kinh], chẳng thể lấy đó làm chứng cứ để bảo là phương Tây Nam của cõi 

Chấn Đán154 (Trung Hoa)! [Đối với câu kinh]  “hiện thời có Bồ Tát tên là 

 Hiền Thắng”, sao lại coi ngài Hiền Thắng là đức Phổ Hiền? Chẳng biết 

phẩm đức của Phổ Hiền, bất cứ chỗ nào cũng đều có thể là đạo tràng; do 

vậy, chẳng vì trong kinh có nói rõ hay không [mà bảo chỗ nào đó chẳng 

phải là đạo  tràng  của  Bồ  Tát].  Nếu  cứ  ương  ngạnh  trích  dẫn sai ngoa, 

đâm ra sẽ trở thành vu báng kinh. Đây chẳng phải là khơi dậy chánh tín 

mà  là  khơi  dậy  tà  kiến  cho  người  khác,  do  đây  họ  sẽ  nghi  kinh,  nghi 

thánh vậy! 

Mong hãy lắng lòng đọc kỹ nguyên văn bài tựa, mọi mối nghi sẽ tự 

tháo gỡ. Nếu cho là không đúng thì tùy các hạ nghị luận ra sao, Quang 

chẳng hỏi đến nữa! Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, 

từ tháng Mười Một mùa Đông năm ngoái, đã cho đăng liên tiếp trên các 

báo  bán  nguyệt  san  như  Tân  Thân  v.v...  lời  cự  tuyệt  hết  thảy  những 

chuyện thư từ, nhờ cậy viết lách. Từ rày xin đừng gởi thư đến nữa, gởi 

đến nhất quyết không trả lời. 

98. Thư trả lời cư sĩ Úc Trí Lãng  

Tục ngữ nói:  “Phú ông bất tri bần nhân chi  khổ,  tráng  phu  bất  tri

 lão  nhân  chi  khổ”   (Phú ông  chẳng biết nỗi  khổ  kẻ  nghèo,  người khỏe 

mạnh chẳng biết nỗi khổ của người già). Ông cho rằng Quang cự tuyệt 

chẳng qua là để tịnh tu mà thôi ư? Ông chẳng biết thật ra là vì mục lực 

lẫn tinh thần đều chẳng đủ. Chỉ nội chuyện đọc thư ông gởi đến và để 

 và các quyến thuộc là những vị Bồ Tát gồm ba trăm người thường sống trong ấy, diễn thuyết 

 pháp. Phương Nam có nơi là Thắng Phong Sơn, từ xưa đến nay, các vị Bồ Tát sống ở trong 

 ấy, hiện đang có Bồ Tát tên là Pháp Huệ cùng với quyến thuộc là những vị Bồ Tát thường 

 sống trong ấy diễn thuyết pháp… Phương Đông Bắc có chỗ tên là Thanh Lương Sơn, từ xưa 

 đến nay, các vị Bồ Tát sống ở trong ấy. Hiện đang có vị Bồ Tát tên là Văn Thù Sư Lợi và các 

 quyến  thuộc  là  những  vị  Bồ  Tát  gồm  một  vạn  người  thường  sống  trong  ấy,  diễn  thuyết 

 pháp… Phương Tây Nam có chỗ tên là Quang Minh Sơn, từ xưa đến nay, các vị Bồ Tát sống 

 ở trong ấy. Hiện đang có vị Bồ Tát tên là Hiền Thắng và các quyến thuộc là những vị Bồ Tát 

 gồm ba ngàn người thường sống trong ấy, diễn thuyết pháp”. 

154 Ông Từ Vĩnh Nghiệp chấp phương Tây Nam được nói đến trong đoạn kinh văn trích dẫn 

ở trên đây là phương Tây Nam của Trung Hoa vì trong kinh đã nói ở phương Đông Bắc có 

đạo tràng Thanh Lương Sơn của ngài Văn Thù Sư Lợi (Núi Ngũ Đài nằm ở phương Đông 

Bắc Trung Hoa và cũng có tên là Thanh Lương). Do Nga Mi nằm ở phương Tây Nam Trung 

Hoa, ông Từ bèn chấp Hiền Thắng Bồ Tát chính là ngài Phổ Hiền! 

186

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

viết thư trả lời thì kiếng đeo mắt lẫn kiếng cầm tay (kính lúp) đều phải 

dùng đến hết, mới xem, mới viết được! Giấy trắng ngần lóa mắt, không 

viết được chữ nào. Niệm Phật tam-muội cũng chẳng dễ gì đạt được. Nếu 

chẳng tự lượng, rất có thể bị ma dựa. Phải biết: Vãng sanh Tịnh Độ hoàn 

toàn cậy vào tín - nguyện. Có tín - nguyện, dẫu chưa đắc tam-muội, chưa 

đắc nhất tâm bất loạn, vẫn có thể vãng sanh. Hãy đừng chỉ lấy nhất tâm 

bất loạn và đạt được Niệm Phật tam-muội làm chí hướng, sự nghiệp, rồi 

chẳng dốc chí vào tín nguyện và tịnh niệm  (nhiếp trọn sáu căn mà niệm là 

 “tịnh niệm”. Lúc niệm Phật, thường nghe âm thanh niệm Phật của chính mình, tức 

 là chỗ để thực hiện việc “nhiếp trọn sáu căn”. Hãy nên chú ý).  Sợ rằng chí lớn, 

ăn  nói  lớn  lối,  sẽ  chẳng  được  lợi  ích  thật  sự  vì  chẳng  chú  trọng  tín 

nguyện, chẳng thể cảm ứng đạo giao cùng Phật, vẫn làm một chúng sanh 

khổ sở trong đời ác Ngũ Trược này! 

Đối với bài Cảnh Sách của ngài Ngẫu Ích155 như ông đã nói đó, hãy 

nên thỉnh người viết chữ đẹp viết bằng chữ to, ngay ngắn, cẩn thận, treo 

trên vách trong sân để khơi gợi tín tâm của hết thảy mọi người, đấy thật 

là  ý  nghĩa  quan  trọng.  Còn  chuyện  ông  xin  soạn  thêm  bài  Cảnh  Sách 

khác  thì những điều được  nói  trong  Văn Sao  đều  chẳng đáng để  dùng 

làm Cảnh Sách hay sao? Thời cuộc hiện tại nguy ngập đến cùng cực, hãy 

nên  khuyên  mọi  người  già  trẻ  trong  nhà  cùng  niệm  nam-mô  A  Di  Đà 

Phật và niệm nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát để làm kế dự phòng. Nếu 

không, khi tai họa xảy đến, trốn lánh cũng không được, đề phòng cũng 

không xong, biết làm sao được? Hãy nên đem lời này nói với hết thảy 

những ai có sự hiểu biết, ngõ hầu những ai nghe đến được gieo thiện căn 

xuất thế. Sau này đừng gởi thư đến nữa, phàm những chuyện viết lời tựa, 

ghi lời bạt, giảo chánh đều nhất loạt chẳng thể thù tiếp! 

99. Thư trả lời cư sĩ Tiêu Trường Hựu ở Côn Minh 



Lời nói của nhà Phong Thủy156 sao đáng lấy làm căn cứ? Nếu đúng 

như họ nói thì người phú quý sẽ vĩnh viễn phú quý, há có thường thấy 

con nhà cao sang bị chết đói nữa ư? Người có thế lực nhất trong cõi đời 

155 Tức bài Bệnh Khởi Cảnh Sách Kệ của ngài Ngẫu Ích trong Linh Phong Tông Luận. 

156 Nguyên văn “Kham Dư”, Kham có nghĩa là khám xét, quan sát, Dư có nghĩa là cỗ xe, 

hàm ý chuyên chở, đi khắp lãnh thổ. Hiểu theo ý nghĩa hẹp, chữ Dư chỉ la bàn dùng trong 

Phong  Thủy.  Do  vậy,  Kham  Dư  có  nghĩa  là  quan  sát  tướng  đất,  dùng  la  bàn  để  trắc  định 

hướng đất. Kham Dư Thuật là tên gọi khác của Phong Thủy. 

187

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

để chọn được cuộc đất tốt, nơi làm nhà tốt, có ai bằng hoàng đế? Cớ sao 

hoàng  đế  phần  nhiều  thường  đoản  thọ?  Từ  đời  Hán  đến  nay,  chưa  có 

triều đại nào  tồn  tại hơn  bốn trăm  năm.  Người nghèo  các nỗi  khổ dẫy 

đầy,  lại  muốn  được chỗ  ở tốt, huyệt  mộ  tốt nhưng  chẳng được,  đấy  là 

muốn khỏi khổ lại tự lập ra cách để càng bị khổ sâu xa hơn! Ông chỉ giữ 

tấm lòng tốt lành, nói lời tốt lành, làm chuyện tốt lành, nhất tâm niệm 

Phật, lần lượt khuyên người, y theo Một Lá Thư Gởi Khắp để khuyến 

hóa thì nghiệp chướng ngầm tiêu, thiện căn tăng trưởng. Quang sám hối 

cho ông sao bằng chính ông cạn kiệt lòng thành kính tự sám hối có hay 

hơn không? 

Người sắp chết rất cần trợ niệm; người sắp sanh cũng cần phải bảo 

sản phụ niệm Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát, những người săn sóc bên 

cạnh cũng lớn tiếng trợ niệm thì chắc chắn chẳng gặp chuyện khó sanh 

đau khổ. Dẫu khó sanh sắp chết, dạy sản phụ ấy tự niệm và cả nhà hoặc 

ở trong phòng sanh ở chỗ khác cùng niệm thì cũng chẳng bao lâu sẽ liền 

an nhiên sanh nở. Ông muốn chuyển họa thành phước, nên đem những 

chuyện trong Một Lá Thư Gởi Khắp này gặp ai cũng nói, so với chuyện 

sửa  sang nhà  cửa,  di  chuyển  mộ  phần  tổ tiên  sẽ  có  ích không  tổn  hại. 

Người đời chẳng cầu phước điền nơi tâm, cứ cầu phước điền nơi ngoại 

cảnh, thường chôn vùi thiên lương để mưu đoạt nhà cửa, đất đai tốt đẹp 

của người khác, đến nỗi nhà tan người chết, con cháu tuyệt diệt đều là vì 

bị lũ thầy Phong Thủy mê hoặc mà ra! 

Nếu thầy Phong Thủy biết họa - phước đều do tâm tạo, mà cũng do 

tâm chuyển, [Phong Thủy] sẽ trở thành khuôn phép hữu ích cho cuộc đời. 

Hơn nữa, các nhà Phong Thủy mỗi người một ý kiến khác nhau, phàm 

với cách nhìn của người xưa, người đời nay chưa chắc đã hoàn toàn tán 

đồng, do muốn tỏ ra chính mình hiểu biết cao siêu, chứ thật ra quá nửa là 

dụng  tâm  của  tiểu  nhân,  muốn  nhờ  vào  đó  để  dối  đời  trộm  danh  vậy! 

Hãy  thử  nhìn vào  những  nhà  Phong  Thủy  xem,  có  ai  đại phát  đạt  hay 

không? Họ có thể mưu tính cho người khác, cớ sao chẳng mưu tính cho 

chính mình? Quang già rồi, mục lực suy yếu tột cùng, từ rày đừng gởi 

thư đến nữa, gởi đến sẽ nhất quyết không trả lời! 

100. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Tụng Bình ở Tương Âm  



Quang là một ông Tăng chỉ biết cơm  cháo  mà  thôi,  một  mực  chất  

188

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

phác,  trọn  chẳng  chịu  khen  xuông  người  khác,  cũng  trọn  chẳng  mong 

người  khác  khen  xuông  chính  mình.  Trang  thứ  nhất  trong  bài  văn  của 

các hạ tôi chẳng muốn nghe đâu, bởi tôi không có thân phận ấy, hóa ra 

còn gì nhục nhã lớn hơn? Bệnh do thân sanh, thân do nghiệp sanh, hãy 

càng  nên  đau  đáu  sám  hối  để  tiêu  túc  nghiệp.  Lại  phải  tận  lực  kiêng 

chuyện  ăn  nằm  để  bệnh  khỏi  nặng  thêm.  Bất  luận  bệnh  gì,  nếu  chẳng 

kiêng  ăn  nằm,  chắc  chắn  khó  thể  lành  bệnh!  Khổng  Tử  đã  nói:   “Phụ 

 mẫu  duy  kỳ  tật  chi  ưu  giả”   (Cha  mẹ  chỉ  lo  lắng  về  cái  tật  ấy157) là vì

chuyện ăn nằm là căn bản của hết thảy bệnh vậy. Lúc thân thể đang bệnh 

tật, cớ gì phải tới Cư Sĩ Lâm để theo đại chúng niệm Phật? Chỉ nên ở 

nhà, lắng lòng tịnh niệm thì thật là tốt nhất! 

Còn  nói  tới  chuyện  cùng  với  thiện  tri  thức  nghiên  cứu  Phật  lý  thì 

trong lúc thân đang mang bệnh nặng, chỉ nên nỗ lực tu trì như chí thành 

niệm Phật và niệm Quán Âm. Lúc này, chớ nên nghiên cứu, nếu nghiên 

cứu một kinh sẽ đâm ra trở thành lan man. Ví như mắc bệnh, được một 

viên linh đan liền chăm chú uống ngay, chớ có trước hết phải nghiên cứu 

xem viên linh đan này do những thuốc gì chế thành, thuốc nào chạy vào 

kinh mạch nào, trị bệnh gì, đều mong hiểu rành mạch từng điều rồi mới 

chịu uống thuốc ư? Ông trọn chẳng biết nguyên do của chuyện học Giải 

và học Hành nên chẳng được lợi ích chân thật! 

Những danh mục của ngoại đạo kể ra cả trăm cả ngàn, nhưng nếu xét 

đến chuyện dụng công của họ, nói chung chẳng ngoài luyện đan, vận khí! 

Dẫu họ dạy người khác xem kinh niệm Phật, cũng đều là phô trương bề 

ngoài, lẽ đương nhiên họ chẳng coi đấy là đạo, muốn đắc cái đạo của họ 

thì phải khẩn thiết tột bậc, ban đêm một mình vào trong thất, đóng chặt 

cửa cái, cửa sổ, phía ngoài cắt người tuần phòng, chỉ cho một người vào 

thất. Trước tiên phải phát lời nguyền cực ác, cực thảm: Nếu gây nguy hại 

cho giáo phái của họ chắc chắn sẽ bị những báo ứng thê thảm như thế ấy. 

Thề độc xong, sẽ điểm khiếu chỉ huyệt cho người ấy, hoặc trên đầu, trên 

mặt, hoặc ở trong thân. Nếu là huyệt trong thân phải cởi bỏ áo ngoài, áo 

quần lót phải vén lên để chỉ. Thật ra, cách làm như vậy đều là bẫy rập 

mê hoặc con người, nhưng hết thảy ngoại đạo [đều tuyên bố] kẻ mới ban 

đầu [nhập đạo] hễ được truyền đạo rồi thì “chẳng tu vẫn được thành!” 

Nếu  bỏ  đi  cách  bí  mật,  dạy  rõ  cho  người,  chẳng  phát  lời  nguyền,  cho 

157 Thông thường chữ Tật ở đây thường được các nhà chú giải hiểu là những thói hư tật xấu 

như  không  giữ  luân  thường,  lễ  nghĩa;  riêng  Tổ  giải  thích  chữ  Tật  ở  đây  phải  hiểu  là  thói 

tham mê tình dục quá đáng. Tổ giảng rất rõ về ý nghĩa này trong lá thư 141, tức lá thư gởi 

cho cư sĩ Niệm Phật. 

189

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

người khác mặc tình vào đạo, bỏ đạo, thì ngoại đạo sẽ không có căn cứ 

để tồn tại được! 

Phật pháp không có chuyện bí mật truyền dạy riêng tư, cũng chẳng 

buộc người thề thốt. Tin thì y theo đó tu trì, không tin tưởng thì để mặc 

người ấy bỏ đi. Ông đã niệm Phật, còn tính muốn gia nhập ngoại đạo, 

tức là ông hoàn toàn chẳng biết Phật pháp và ngoại đạo chánh - tà [như 

thế nào], chỉ dựa theo người khác mà sanh lòng tin, quả thật chưa phải là 

lòng tin thật sự. Nếu sanh lòng tin chân thật, chỉ nên dốc sức tu trì, cần gì 

phải lo ngoại đạo đông đảo có thể bị sụp bẫy ư? Đã do túc nghiệp mắc 

bệnh ngặt nghèo thì hãy nên ăn chay niệm Phật, làm chuyện siêu độ cho 

oán gia đời trước. Nói đến siêu độ thì cũng chẳng cần phải mời Tăng làm 

Phật sự, chỉ là chính mình khẩn thiết chí thành niệm Phật và niệm Quán 

Âm. Hơn nữa, đừng cật vấn: “Chỉ niệm một đức Phật, một vị Bồ Tát mà 

có thể lành bệnh hay sao?” Phải biết: Niệm Phật là pháp thẳng chóng, 

viên đốn nhất trong Phật pháp, lợi ích vượt trỗi hết thảy pháp môn! Chỉ 

do tâm chí thành hay không mà thành khác biệt, chứ không phải là Phật 

pháp có linh nghiệm hay không? 

101. Thư gởi cư sĩ Trương Tịnh Giang  

(năm Dân Quốc 24 - 1935) 



Nghe cư sĩ niệm Phật đã lâu, chẳng biết có chú ý nơi tín nguyện cầu 

sanh Tây Phương hay chăng? Trong Phật pháp, pháp môn vô lượng, bất 

luận  Đại,  Tiểu,  Quyền,  Thật,  hết  thảy  pháp  môn  đều  phải  dùng  Giới  - 

Định - Huệ để đoạn tham - sân - si cho hết sạch không còn sót thì mới có 

thể liễu sanh thoát tử. Điều này khó như lên trời, chẳng phải là chuyện 

hàng phàm phu sát đất đầy dẫy triền phược như chúng ta mà hòng mong 

mỏi được. Nếu dùng lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, cầu sanh Tây 

Phương thì bất luận công phu cạn hay sâu, công đức lớn hay nhỏ, đều có 

thể cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Điều này giống như ngồi 

chiếc tàu thủy to vượt biển, chỉ chịu lên tàu liền có thể đến được bờ kia, 

ấy là nhờ sức tàu chứ chẳng phải bản lãnh của chính mình. Tín nguyện 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương cũng giống như thế, hoàn toàn là Phật 

lực, chứ không phải đạo lực của chính mình. 

Hễ đã sanh về Tây Phương thì sanh tử đã liễu, phiền não chẳng sanh, 

đã giống như người vận dụng công phu tại nơi ấy đã lâu, đã đoạn sạch 

phiền não liễu sanh tử. Vì thế, niệm Phật quyết định phải cầu sanh Tây 

190

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Phương, chớ nên cầu phước báo trời người trong đời sau, chớ nên nương 

theo những kẻ rời lìa tín nguyện, chỉ dẫn người khác niệm Phật cầu khai 

ngộ.  Niệm  Phật  cốt  yếu  là  nhiếp  trọn  sáu  căn.  Trong  lúc  niệm  Phật, 

nhiếp tai lắng nghe kỹ, đấy chính là biện pháp để nhiếp sáu căn. Có thể 

chí tâm lắng nghe kỹ thì công đức so với việc “chẳng lắng nghe, niệm 

tán loạn”  khác  biệt  rất  lớn.  Pháp này  bất  luận người thượng, trung,  hạ 

căn đều dùng được, đều được lợi ích, chỉ có lợi, không điều tệ. Hãy nên 

bảo  hết  thảy  mọi  người  tu đều  tu theo  đây.  Tôi  vốn  muốn  nói  cặn  kẽ, 

nhưng do không có thời giờ, sợ trễ tràng chuyến trở về của ông, nên chỉ 

viết đại lược những nghĩa lý trọng yếu. Những điều khác đã nói tường 

tận trong Văn Sao, Gia Ngôn Lục, đọc rồi sẽ tự biết hết. 

102. Thư trả lời ông Lý Thính Đào ở Hải Môn (bảy lá thư)

  (năm Dân Quốc 21 - 1932) 



1) Qua bức thư do Trần Huệ Sưởng chuyển đến, biết ông tuổi chưa 

đến  tráng  niên,  nhưng  khá  có  tín  tâm,  hằng  ngày  tụng  vài  quyển  kinh 

Kim Cang để mong sám hối túc nghiệp, quả thật là một đại sự trong đời 

người. Nhưng cần phải chí thành cung kính mới tốt. Nếu giống như cung 

cách  ông  viết  chữ  nguệch  ngoạc  thì  lợi  ích  sẽ  thuận  theo  cái  tâm  phù 

phiếm bị giảm đi rất nhiều. Ông lại muốn quy y, nay đặt pháp danh cho 

ông là Huệ Tài. Ông vốn tên là Thông Tài, vừa thông minh vừa có tài, sử 

dụng chánh đáng thì có thể mong thành thánh, thành hiền, tạo công lập 

nghiệp; nếu sử dụng không chánh đáng sẽ tự lầm, lầm người, đọa trong 

ba ác đạo! Thiên tai, nhân họa hiện thời đại đa số đều do những kẻ thông 

minh có tài tạo nên. Nếu do trí huệ, phân biệt được tà - chánh, hiểu rõ 

nhân quả, xuôi theo điều lành, tránh điều dữ sẽ thành tài đạt đức. Có trí 

huệ thì tài năng sẽ giúp cho đạo, không có trí huệ thì tài năng sẽ trái đức. 

Vì thế, đặt tên cho ông là Huệ Tài. 

Ông hãy nên nhìn vào cái tên nghĩ đến ý nghĩa, trong khi khởi tâm 

động niệm hãy thường suy xét xem có hợp trí huệ hay không. Nếu hợp 

thì mở rộng ra, chẳng hợp liền tiêu diệt ngay, chẳng cho nó chớm nẩy 

nữa! Lại phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ 

lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  tín  nguyện 

niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Dùng những điều này để tự hành, lại 

còn dạy người. Người làm được như vậy chính là đệ tử thật sự của Phật. 


Huống chi nay đang là lúc tình thế hoạn nạn, phàm trong là gia đình, cha 

191

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mẹ, anh em trai, chị em gái, vợ con, và tôi tớ, ngoài là thân thích, bè bạn, 

và hết thảy những ai quen biết, đều nên khuyên họ thường niệm thánh 

hiệu A Di Đà Phật và niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để làm căn cứ “gặp 

nguy thành an, gặp dữ hóa lành” trong hiện tại, để làm phương cách sao 

cho trong tương lai khi hết tuổi thọ sẽ vĩnh viễn lìa khỏi biển khổ sanh tử. 

Phương pháp niệm và lợi ích chẳng dễ gì nói tường tận trong chốc lát 

được. 

Tôi  đã  bảo  Huệ  Sưởng  gởi  cho  ông  Gia  Ngôn  Lục  và  những  sách 

thích hợp, hãy đọc sẽ tự biết. Muốn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp thì 

phải thực hiện với mười phần thành tâm. Trì kinh và niệm Phật về mặt 

sự tuy giống nhau, nhưng lòng thành có sâu hay cạn, phù phiếm hay thiết 

tha khác biệt, cho nên lợi ích càng khác biệt lớn lao! Mọi chuyện trong 

thế  gian  đều  phải  do  lòng  thành  để  được  thành  tựu,  huống  gì  trì  kinh, 

niệm Phật, muốn dùng cái thân phàm phu để liễu sanh thoát tử, siêu lên 

cõi Phật, mà thiếu lòng thành há có được chăng? 



2) Người tu hành chỉ trọng thật hành, cần gì phải bày vẽ phô trương, 

muốn chụp hình quá lố? Quang một mực không thích chụp hình, gần đây 

trong  tờ  Phật  Hóa  San  của  Hương  Cảng  Phật  Học  Hội  có  đăng  hình 

Quang, một đệ tử gởi đến mười cuốn, nay gởi cho ông một cuốn. Hơn 

nữa, trước kia ông Trương Thụy Tăng khắc in kinh Dược Sư ở Dương 

Châu có gởi cho một gói, nay gởi cho ông năm cuốn, ngoại trừ một bản 

tự giữ, bốn bản kia đưa cho những người xin quy y. Tiền  “hương kính” 

của bọn họ đã nhận đầy đủ. 

Hãy nên nói với bọn họ: Đã quy y Phật pháp, hãy chiếu theo pháp 

môn Tịnh Độ trong Phật pháp để tu, đừng đèo thêm những pháp luyện 

đan, vận khí v.v… của ngoại đạo. Pháp này được ích lợi dễ dàng nhất do 

cậy vào Phật lực. Ngoài ra, [những pháp khác] đều cậy vào tự lực, cho 

nên khác với pháp này như trời với vực. Luyện đan là pháp để hộ thân, 

hộ khí,  chẳng  phải  là  pháp  liễu  sanh  thoát  tử!  Ngay  cả  các  pháp  tham 

thiền, nghiên cứu giáo nghĩa, và Mật Tông cũng chẳng phải là pháp khế 

cơ. Pháp chẳng khế cơ giống như thuốc không đúng bệnh. Chỉ có mỗi 

mình  pháp  Tịnh  Độ  thích  hợp  khắp  ba  căn  cơ  thượng  -  trung  -  hạ,  dù 

phàm hay thánh đều nên tu tập, chớ nên nghe Thiền Tông, Mật Tông cao 

siêu huyền diệu, rồi bỏ pháp này tu pháp kia, đến nỗi vĩnh viễn không có 

ngày liễu sanh thoát tử! 

Hiện nay là tình thế hoạn nạn, bất luận là ai đều nên niệm Phật, niệm 

Quán Thế Âm để dự phòng. Phàm những nguy hiểm như đao binh, nước, 

192

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

lửa,  ôn  dịch,  sâu  rầy,  bệnh  ngặt,  oán  gia,  đối  đầu  v.v…  mà  chí  thành 

niệm thì chắc chắn chẳng đến nỗi không cởi gỡ được! Ngay cả nữ nhân 

sanh nở, càng phải nên chí thành niệm thánh hiệu Quán Thế Âm ra tiếng 

rõ ràng, chắc chắn không có các sự đau khổ. Lúc ấy chớ nên niệm thầm 

trong tâm vì đang dùng sức để đẩy đứa con ra, nếu niệm thầm có thể bị 

bệnh, quan trọng lắm! Dẫu khó sanh đến cùng cực, đã sắp mất mạng mà 

niệm cũng lập tức được an nhiên sanh nở. Phải biết: Chịu niệm từ nhỏ sẽ 

chẳng có chuyện khó sanh. Dẫu không khó sanh, niệm vẫn có lợi ích lớn 

lao. Chớ vì lõa lồ bất tịnh mà chẳng dám niệm để đánh mất lợi ích hoặc 

bị đau khổ, hoặc đến nỗi cả mẹ lẫn con đều chết! Bản thân sản phụ ấy 

niệm, những người chăm sóc bên cạnh cũng niệm, người trong nhà ở chỗ 

khác cũng có thể niệm giúp cho sản phụ ấy. Nếu ai nấy đều biết điều này 

thì thế gian sẽ không có chuyện sanh khó và chết vì sanh nở. 

Ông  Lưu  Ôn  Phủ  đã  bảy  mươi  bốn  tuổi,  hãy  nên  toàn  thân  buông 

xuống, nhất tâm niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Nếu không, một phen 

lầm lỡ bỏ qua chẳng biết đến kiếp nào mới có thể gặp được pháp môn 

này? Những người khác tuy chưa đến nỗi quá già, nhưng nhân mạng vô 

thường, chẳng chắc gì sống đến già mới chết! Những điều khác hãy xem 

trong bức thư dài, ở đây không viết cặn kẽ. Mong ai nấy đều thật hành 

thì may mắn thay! 



3) Người có lòng tin ở quý địa tuy nhiều, sợ rằng chưa chắc đã chân 

thật tu trì theo Phật pháp. Hãy nên nói với bọn họ Phật pháp và ngoại 

đạo  khác nhau.  Ngoại  đạo  chuyên  chú  trọng bí truyền,  dùng công phu 

luyện đan, vận khí, tuyệt đối chẳng chú trọng giữ vẹn luân thường, trọn 

hết bổn phận. Lại còn có chuyện “phù cơ giáng loan” (cầu cơ), tuy cũng 

khuyên người làm lành, nhưng rốt cuộc là linh quỷ giả mạo danh nghĩa 

tiên, Phật. Nếu chẳng hiểu lý, tưởng lầm là chân tiên, chân Phật giáng 

đàn, ấy là sai lầm lớn. Chẳng phải là hoàn toàn không có một lần nào 

chân tiên giáng đàn, nhưng vẫn là trong ngàn lần cũng khó có được một 

dịp! 

Cuối đời Minh, Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát dùng cơ bút để chỉ dạy 

Phật pháp, lúc bỏ đi, Ngài dạy [đại chúng] vĩnh viễn bỏ cầu cơ! Mười 

năm  trước,  tại  Đa  Đa  Phật  Học  Xã  ở  Hương  Cảng  [Đa  Đa  Ha  Bồ  Tát 

giáng đàn] cũng giống như thế. Hai vị này đều là Bồ Tát thật sự, nhưng 

đều cấm chỉ cầu cơ, bởi những linh quỷ không có đạo lực cao lắm cứ nói 

bừa khiến cho người ta bị lầm lạc thật sâu. Vì thế, tuy Bồ Tát giáng cơ 

nhưng cấm tuyệt cầu cơ! Trong bộ Văn Sao của tôi đã từng có nói qua. 

193

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nếu có ai chẳng chịu bỏ công phu ngoại đạo và sự nghiệp cầu cơ, chớ 

nên cho người ấy quy y để khỏi bị người đời nói “Phật pháp chẳng khác 

gì ngoại đạo!” 



4) Thư trước đã bàn về cái tệ cầu cơ, người học Phật chẳng nên dự 

vào chuyện này. Chuyện ấy phần nhiều là do linh quỷ giả mạo, lâu ngày 

ắt đến nỗi bị hỏng việc. Dẫu chẳng hỏng việc, nhưng những điều chúng 

nó  nói  phần  nhiều  giống  với  tri  kiến  của  người  đời,  thường  hay  mâu 

thuẫn  đạo  lý  chân  chánh.  Danh  sách  kê  khai  [tên  họ  người  xin  quy  y] 

đừng dùng giấy đỏ, mắt già nhìn không rõ, hết sức tốn công! Sau này có 

ai đến cầu quy y, hãy nên nói với họ: Nếu đã từng theo ngoại đạo và cầu 

cơ thì nên đem những đạo đã hành trước kia hoàn toàn vứt bỏ đi. Nếu 

không,  chẳng  nên  giới  thiệu,  ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  coi  ngoại  đạo  là 

Phật pháp khiến cho kẻ vô tri tà - chánh chẳng phân vẫn cứ xem tà là 

chánh. Nay đặt pháp danh cho mỗi người quy y, xin hãy sao ra gởi đến 

họ. 

Thêm nữa, những kẻ yêu thương con cái trong cõi đời đều là hại con 

cái. Chẳng chịu giáo huấn chúng học hành chăm chỉ, một mực để mặc 

cho quen thói kiêu ngạo, khiến cho những đứa có thiên tư tốt đẹp đều trở 

thành phường  ương bướng, tầm  thường, bại  hoại.  Thiên hạ do đây  mà 

loạn, đều là vì những kẻ không biết cách làm cha mẹ người khác nuôi 

dưỡng thành. Nay  muốn cho con cái hiền thiện, nên vào lúc chúng nó 

mới hiểu biết liền dùng sự lý nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi và hiếu, 

đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ để giảng giải, bảo chúng nó thực hành, 

thì con cái chắc chắn sẽ là hiền nhân, thiện nhân. Sự vinh hiển ấy đời đời 

vô cùng. 



5) [Khi] con trẻ chết yểu thì thói đời sẽ thường do tình cảnh ấy mà 

dấy lòng oán hờn, đâm ra biếng nhác. Phải biết đời người nhân quả phức 

tạp,  hễ  có  nhân  ắt  phải  có  quả,  có  quả  chắc  chắn  chẳng  thể  không  có 

nhân. Biết “nhân trước, quả sau” sẽ chẳng sanh oán hận, biết “đức có thể 

cảm được trời”, ắt chẳng đến nỗi gặp nghịch cảnh nhỏ nhoi bèn biếng trễ 

tu tâm. Ví như lúc trời vừa mới nóng, chợt rất mát, hoặc thoạt đầu trời 

đang mát, chợt nóng hừng hực, đấy là sự biến động tạm thời, chứ không 

phải luôn thường như vậy. Chỉ tận hết tấm lòng ta tu tập, chẳng cần biết 

tình cảnh hiện thời là thuận hay nghịch. Nếu ai thường làm được như thế 

ắt sẽ vĩnh viễn được nhiều phước. Nếu do chuyện nghịch ý nhỏ nhoi liền 

nói “tu trì vô ích” thì đấy chính là tri kiến của kẻ vô tri vô thức! Dẫu cho 

cả đời không chuyện gì chẳng như ý cũng khó đạt đến  địa  vị  “vui  theo  

194

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mạng trời!” 



Nếu có thể tu trì không lười biếng, ắt sẽ sanh được đứa con trường 

thọ, vẹn đức. Nếu chẳng luận tốt - xấu, chỉ cốt sao nó chẳng chết yểu, nó 

sẽ vét sạch mỡ màng của bá tánh, đem khoản tiền ấy gởi vào ngân hàng 

ngoại quốc, khi  một hơi  thở hắt  ra  không  hít vào được,  [tiền ấy]  hoàn 

toàn về tay người ngoại quốc, [như vậy thì] đứa con yêu quý không bị 

chết yểu có may mắn chi đâu! Đứa con chẳng ra gì ấy nếu bị chết yểu 

chính là do đức lớn cảm vời, vì nếu nó chẳng chết yểu sẽ khiến cho nhân 

dân cả nước lầm than! Nếu ngày nay những kẻ như vậy đều chết yểu hết 

sạch thì nước ta đâu đến nỗi không có thuốc chữa, chỉ đợi diệt vong mà 

thôi?  Chỉ  nên  lắng  lòng  niệm  Phật  hầu  tiêu  tội  nghiệp,  chuốc  lấy  điều 

lành. 



6) Ngữ Lục của lệnh tổ158 không liên quan gì đến Sơn Chí. Nếu là 

bài minh đề trên tháp, hoặc truyện thì có lẽ sẽ có chỗ cần dùng đến. Đối 

với chuyện hình ảnh thì các vị cổ đức nhiều đời đều không có thờ ảnh, 

nếu gởi đến cũng chẳng tiện sắp xếp, vì Linh Nham ngày nay hoàn toàn 

chẳng  thừa  kế  Linh  Nham  xưa  kia,  do  sau  khi  bị  đốt  phá  trong  chiến 

tranh, chỉ còn sót lại một cái tháp đổ nát, những thứ khác đều bị đốt trụi. 

Huống chi nay chùa theo pháp môn Tịnh Độ, lệnh tổ chính là bậc tri thức 

trong Thiền Tông; luận trên phương diện chùa miếu thì không phải là kế 

thừa, luận trên pháp đạo thì chính là môn đình khác. Ví như thuyền dưới 

nước, xe trên  bộ, đưa  về đến nhà  rồi thì hoàn toàn  giống nhau,  nhưng 

trên lộ trình thì mỗi thứ mỗi khác. Con người hiện thời chẳng phải là đại 

thông gia, trọn chẳng thể nói lời viên dung, chỉ ưa nghe nói ngọt đến nỗi 

không có lợi ích thật sự. Trữ Công159 chính là đệ tử khá nhất của sư Hán 

158 Tiếng gọi ông nội của người khác một cách tôn trọng. 

159 Trữ Công ở đây chính là Hoằng Trữ (1605-1672). Sư thuộc tông Lâm Tế sống vào cuối 

đời  Minh,  đầu  đời  Thanh,  người  Thông  Châu,  Giang  Nam,  pháp  tự  Kế  Khởi,  pháp  hiệu 

Thoái Ông. Thuở nhỏ gia đình gặp cảnh tai biến, được bà nội đem về nuôi dưỡng. Sư tuy 

chăm học nhưng không ham công danh, chí mộ Phật pháp, thích đạo Thiền, lãnh hội Phật 

pháp. Năm 25 tuổi, Sư xuất gia với Hán Nguyệt Pháp Tạng, siêng tu nhọc nhằn, đắc ngộ tâm 

pháp. Sư thông hiểu học thuyết của bách gia chư tử, học vấn tinh thâm, tư cách đoan nghiêm, 

khiến đại chúng rất ngưỡng mộ. Sư tưởng nhớ nhà Minh, thường mong khôi phục. Khi quân 

phản Thanh phục Minh dấy lên ở vùng Ngô - Việt, Sư nhiều lần ám trợ, từng bị bắt giam, 

sau được nghĩa sĩ cứu ra. Mỗi năm vào ngày vua Sùng Trinh tuẫn tiết, Sư đều mặc tang phục, 

lễ bái, khóc lóc. Suốt hai mươi tám năm đều giữ đúng lệ như vậy. Đệ tử nổi tiếng dưới tòa có 

cả hằng trăm người. Sư thị tịch năm Khang Hy mười một, thọ sáu mươi tám tuổi. Sư còn để 

lại các trước tác như Ngữ Lục (100 quyển), Nam Nhạc Kế Khởi Hòa Thượng Ngữ Lục (10 

quyển), Nam Nhạc Lặc Cổ, Linh Nham Ký Lược. 

195

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nguyệt Tạng160. Hán Nguyệt muốn làm cao nhân bậc nhất xưa nay, hết 

sức kình chống tổ Thiên Đồng Mật161. Bọn Hoằng Nhẫn, Cụ Đức v.v… 

đều là phường khinh miệt tổ, chỉ có Trữ Công là chẳng có thứ tập khí ấy, 

đáng là người khiến cho hậu thế khâm phục, kính ngưỡng vậy. 



7) Nhiều lần gặp mộng lành chính là túc nhân được cảm vời bởi lòng 

khẩn thiết trong hiện tại. [Mộng thấy] đại tự viện chính là pháp hội Hoa 

Nghiêm, nhưng do chưa phá được Phiền Hoặc nên chỉ thấy tướng kém 

cỏi, chẳng thấy tướng thù thắng, nhưng cũng chẳng dễ gì thấy được cảnh 

giới ấy. Đối với chuyện trưởng giả lấy nước ban cho uống, ấy chính là 

Văn Thù Bồ Tát đem cam lộ162 ban cho ông. Hãy nên thường gắng sức 

160 Hán Nguyệt Pháp Tạng (1573-1635) là đệ tử của ngài Mật Vân Viên Ngộ, sống vào cuối 

đời Minh, xuất gia từ năm 15 tuổi. Năm Thiên Khải thứ tư (1624) đến chùa Kim Túc, yết 

kiến  ngài  Mật  Vân,  được  ấn  khả.  Sư  cực  thông  minh,  rất  có  biện  tài,  nhưng  lại  lập  ra  dị 

thuyết, soạn ra bộ Ngũ Tông Nguyên, chỉ trích mạt sát nặng nề tông Tào Động, coi bốn tông 

kia là đọa lạc, đều không hiểu tông chỉ nhà Thiền, chỉ mình tông Lâm Tế là nắm được yếu 

lãnh của Lục Tổ. Luận thuyết của Sư khiến cho thiền đức các tông thời ấy tranh luận ồn ào. 

Ngài  Viên  Ngộ  nhiều  lần  gởi  thư  khuyên  răn  Sư  hãy  bỏ  luận  thuyết  dị  kỳ  ấy,  nhưng  Sư 

không thèm nghe theo. Sư thị tịch năm Sùng Trinh thứ tám, thọ 62 tuổi. Tác phẩm Ngũ Tông 

Nguyên gây nên tranh luận kéo dài mãi đến đời Thanh, vua Ung Chánh phải viết Ngự Chế 

Giản Ma Biện Dị Lục vạch ra những điểm sai lầm trong cuốn sách nói trên và hạ lệnh cấm 

tuyệt lưu hành Ngũ Tông Nguyên, nhưng do đồ đảng của Hán Nguyệt đến lúc ấy vẫn còn rất 

đông nên cuốn Ngự Chế Giản Ma Biện Dị Lục không được đưa vào Đại Tạng. Hoằng Nhẫn 

và Cụ Đức đều là đệ tử của Hán Nguyệt. Hoằng Nhẫn còn cực đoan, đả phá các tông phái 

Thiền khác gấp mấy lần Hán Nguyệt. 

161 Mật Vân Viên Ngộ (1566-1642) là cao tăng thuộc tông Lâm Tế, sống vào đời Minh, thụy 

hiệu là Huệ Định Thiền Sư. Ngài là con nhà nông, do tình cờ đọc Lục Tổ Đàn Kinh bèn ham 

chuộng pháp Thiền. Một ngày nọ đang chất củi bỗng tỉnh ngộ, bèn xuất gia với ngài Huyễn 

Hữu  Chánh  Truyền  tại  chùa  Long  Trì.  Năm  Vạn  Lịch  30  (1602),  ngài  Chánh  Truyền  lên 

kinh đô, giao cho Sư làm giám viện chùa Vũ Môn. Một hôm, trong khi đi ngang qua núi 

Động Quan, ngài chợt khai ngộ. Năm Vạn Lịch 39 (1611), được ngài Huyễn Hữu trao y bát. 

Ngài lần lượt làm trụ trì nhiều đạo tràng Thiền Tông nổi tiếng, do thời gian ngài làm trụ trì 

chùa Thiên Đồng lâu nhất nên thường được gọi là Thiên Đồng Mật. Ngài được coi là người 

có công trung hưng tông Lâm Tế, đệ tử đến hơn ba vạn người. Sư thị tịch năm Sùng Trinh 

15 tại chùa Huyền Thông, thọ 70 tuổi. 

162 Cam Lộ (Amrta): Đôi khi còn được phiên âm là A Mật Lý Đa, A Mật Lật Đa, dịch nghĩa 

là Bất Tử, Bất Tử Dịch, Thiên Tửu, nghĩa đen là thuốc tiên bất tử, rượu thiêng của cõi trời. 

Theo kinh Vệ Đà, cõi trời có rượu thiêng Tô Ma (Soma) uống vào sẽ sống mãi chẳng già 

chẳng chết, vị ngọt như mật nên gọi là Cam Lộ (sương ngọt). Phật Giáo dùng chữ “cam lộ” 

để ví cho pháp vị của Phật pháp có tác dụng mát lành nuôi dưỡng Pháp Thân huệ mạng vĩnh 

viễn cho chúng sanh. Chữ Cam Lộ ở đây là chỉ pháp thủy, trí huệ thủy khiến cho người uống 

vào phiền não tiêu diệt, trí huệ tăng trưởng chứ không phải là thuốc tiên của cõi trời. Ngoài 

ra, Cam Lộ chính là một trong ba tên của A Di Đà Phật (Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Quang, 

Vô Lượng Cam Lộ) nên đôi khi Phật Di Đà còn được gọi bằng danh hiệu là Cam Lộ Vương 

196

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

để  chẳng  phụ  ân  đức  một  phen  gia  bị.  Bởi  lẽ  phàm  phu  sát  đất  phần 

nhiều  bị  cảnh  chuyển,  nên  Tăng  Tử  lúc  sắp  mất  mới  đọc  thơ  rằng: 

 “Chiến chiến cạnh cạnh, như lâm thâm uyên, như lý bạc băng, nhi kim, 

 nhi  hậu,  ngô  tri  miễn  phù”   (Dè  dặt  kinh  sợ,  như  vào  vực  sâu,  đi  trên 

băng mỏng, hiện tại, mai sau, ta biết thoát rồi). Chưa đến lúc lâm chung 

còn sợ có thể bị sa xẩy, chẳng dám nói lời lớn lối ấy. Nay những người 

thích ăn nói lớn lối, đều là những kẻ cuồng trọn chẳng dụng công nơi cơ 

sở. Lệnh hữu miệng lưỡi không nhanh nhạy chính là do túc nghiệp. Tụng 

Pháp Hoa đương nhiên là tốt, niệm Phật, niệm Quán Âm cũng có thể tiêu 

nghiệp, tăng huệ. Chớ nên cố chấp cho rằng chỉ có tụng Pháp Hoa mới 

được! Niệm Phật nếu thật sự chí thành còn có thể siêu phàm nhập thánh, 

há lẽ chỉ có thiệt căn nhạy bén mà thôi ư? 

103. Thư trả lời cư sĩ Trí Lạc  



Vãng sanh chẳng ở chỗ biết chữ hay không biết chữ, mà chỉ tại nơi 

có tín nguyện hay không! Có tín nguyện chắc chắc vãng sanh; không tín 

nguyện chắc chắn chẳng được vãng sanh. Mẹ ông chẳng thể niệm kinh 

chú, hãy nên khuyên cụ nhất tâm niệm Phật. Hãy nên ăn chay trường, 

đừng  nghĩ  đem  máu  thịt  dâng  lên  cha  mẹ  là  thể  hiện  lòng  hiếu.  Đấy 

chính là thói mê tín của kẻ không biết Phật pháp. Chúng ta đã biết ăn thịt 

của chúng nó, tương lai cũng sẽ đem thân mạng đền trả, cho nên hiếu 

dưỡng kiểu đó chính là làm cho cha mẹ đời đời kiếp kiếp bị người khác 

mổ xẻ. Lòng hiếu ấy chính là lòng hiếu đời đời kiếp  kiếp hại cha  mẹ, 

chẳng đáng buồn ư? 

Nếu muốn cho mẹ được vãng sanh, hãy nên thiết tha khuyên anh em 

trai, chị em gái, thê thiếp, con cái đều cùng hằng ngày bầu bạn bên cha 

mẹ niệm Phật. Nếu chẳng quây quần, cũng nên bảo họ thường niệm. Nếu 

đã quen niệm, đến khi cha mẹ lâm chung sẽ tự nhiên biết niệm. Lại phải 

nói cặn kẽ lợi ích của việc trợ niệm, họa hại do phá hoại [chánh niệm] thì 

mới  được  lợi  ích  nơi  trợ  niệm,  chẳng  mắc  cái  hại  bị  phá  hoại.  Những 

điều khác đã nói cặn kẽ trong Một Lá Thư Gởi Khắp và sách Sức Chung 

Tân Lương. Nếu không có, hãy thỉnh từ Hoằng Hóa Xã. 

Như Lai. Vì lẽ đó, chú Vãng Sanh đôi khi còn gọi là Thập Cam Lộ Chú vì có nhắc đến chữ 

Amrta mười lần. 

197

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

104. Thư gởi cư sĩ Hồ Tác Sơ  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



Mấy hôm trước, lệnh điệt163 Thôi Chú Bình gởi thư đến, và cũng gởi 

kèm theo thư của các hạ gởi cho anh ta, xin Quang gởi các loại sách cho 

các  hạ.  Quang  đã  bảo  người  gởi  đi  rồi.  Các  hạ  một  mực  có  tín  tâm, 

nhưng chưa gặp được người thông suốt nên vẫn tu trì những pháp luyện 

đan, vận khí của ngoại đạo. Bọn họ tự khoe “tánh mạng song tu”164, cho

là đã đắc chân truyền của Lục Tổ, chứ thật ra chỉ là pháp gìn giữ cái thân, 

trọn chẳng có khí phận liễu sanh tử chi cả! Bọn họ nào biết ý nghĩa của 

tánh và mạng! Nhưng người đời không biết chánh pháp nên chẳng thể do 

đâu phân biệt, chọn lựa chân và ngụy, khó tránh khỏi mù quáng đi theo. 

Pháp luyện đan, vận khí của bọn họ dùng đúng cách thì huyết mạch châu 

lưu, thân thể khỏe mạnh. Dùng sai cách, Khí bị ngưng trệ, không thông 

suốt, tai hại chẳng nhỏ! Có khá nhiều người dự vào Đồng Thiện Xã để 

ngồi luyện công đến nỗi trở thành si ngốc, tê bại, thân thể mất cảm giác, 

đều  là  do  pháp  ấy  chẳng  lành,  mong  dưỡng  thân  đâm  ra  trở  thành  hại 

thân, chẳng đáng buồn ư? 

Xét kỹ căn bệnh của các hạ là do một mực ham chuộng cao xa nên 

thường hay bị bệnh vì Khí, đây là một chuyện. Hơn nữa, do thiên tánh 

thông  minh,  vì  vậy  vướng  lấy  tập  khí  của  người  thông  minh,  đối  với 

chuyện nữ sắc chẳng thể hạn chế, lại thêm lửa phẫn nộ thường nổi lên 

không đúng lúc. Ví như hai lưỡi rìu cùng đốn một cái cây lẻ loi, nguy 

hiểm tột cùng! Lại thêm do dùng cách tịnh tọa không tốt lành của Đồng 

Thiện Xã tạo thêm trợ duyên cho bệnh khổ, đến nỗi đủ mọi hiện tượng 

đều do đấy mà sanh. Nếu nay chịu hành theo pháp “thanh tâm quả dục” 

(giữ lòng thanh tịnh, giảm bớt ham muốn), nhiếp tâm niệm Phật thì lâu 

ngày chầy tháng túc nghiệp sẽ tiêu diệt, thiện căn tăng trưởng, hết thảy 

các chứng mất ngủ, nghẹt mũi, rung cơ v.v… sẽ đều dần dần tiêu diệt. 

Trước hết, hãy nên xem phương pháp tu trì trong Gia Ngôn Lục, một 

câu  “Nam-mô  A  Di  Đà  Phật”   miên  miên  mật  mật  trì  niệm  lâu  dài.  Hễ 

mỗi  khi  những  ý  niệm  phẫn  nộ,  dâm  dục,  háo  thắng,  bộp  chộp  v.v… 

163 Tiếng gọi cháu trai của người khác. Điệt (姪) là con của anh hay em trai, nếu là con của 

chị hay em gái sẽ gọi là Sanh (甥). 

164 Bọn luyện đan vận khí cho rằng họ tu tập để bảo tồn cái thân bất hoại, trường thọ, đó là tu 

Mạng. Đồng thời tu luyện để trở thành tiên, thành thánh, đó là tu Tánh. Vì thế, họ tự xưng là 

“tánh mạng song tu”. 

198

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

ngẫu nhiên chớm sanh, bèn lập tức nghĩ rằng: “Ta là người niệm Phật, há 

nên dấy lên những tâm niệm này?” Niệm vừa dấy lên bèn dứt, lâu ngày, 

hết thảy những ý niệm hao tổn tinh thần, mệt nhọc thân xác đều không 

cách chi dấy lên được! Suốt ngày dùng công đức chẳng thể nghĩ bàn của 

đức Phật để gia trì thân tâm, dám bảo đảm chẳng cần đến mười ngày sẽ 

liền thấy hiệu quả lớn lao. Nếu chỉ thỉnh thoảng niệm một hai câu liền 

muốn  thấy  hiệu  quả  thì  là  dối  mình,  lừa  người,  tuy  vẫn  có  công  đức, 

nhưng muốn nhờ vào đấy để lành bệnh thì chắc chắn chẳng thể được! 

Phàm mọi chuyện đều phải lấy lòng thành làm gốc, há có thể nào tu trì 

chẳng bằng lòng thành mà muốn hưởng lợi ích lành bệnh diệt khổ ư? 

Lại nữa, nếu tập khí sâu dầy, tốt nhất là nên chuyên niệm Nam-mô 

Quán Thế Âm Bồ Tát, do tâm Bồ Tát cứu khổ thiết tha. Nay gởi kèm 

theo  Một  Lá  Thư  Gởi  Khắp,  hãy  đọc,  sẽ  tự  biết.  Hiện  thời  Quang  có 

chuyện hết sức gấp rút, sau này chẳng cần phải gởi thư cho Quang nữa. 

Nếu có gì cần bàn định nên gởi thư cho Chú Bình, nhưng cũng đừng nên 

để Chú Bình gởi thư đến [cho Quang] nữa. Chẳng qua anh ta biết được 

đường nẻo, hiểu rõ ràng hơn các hạ đôi chút! 

105. Thư gởi cư sĩ Trang Huệ Cự ở Tuyền Châu  

 (năm Dân Quốc 21 - 1932) 



Hiện thời khắp cả thế gian đều có ngoại đạo. Do Phật pháp sâu xa, 

nhiệm  mầu  con  người  không  thể  nào  biết  được,  bọn  chúng  bèn  trộm 

danh Phật pháp, nhưng chẳng biết nghĩa lý, bèn coi pháp luyện đan, vận 

khí để giữ gìn cái thân là pháp liễu sanh thoát tử. Hơn nữa, bọn chúng 

chẳng biết sanh tử do đâu mà có, nên  mù quáng bịa đặt đồn thổi, nói: 

 “Luyện Tinh hóa Khí, luyện Khí hóa Thần, luyện Thần hoàn Hư, lại hợp 

 nhất một chỗ là đắc đạo”.  Thật ra, hoàn toàn là dùng thức thần để tu tập, 

tuyệt đối chưa thể mộng thấy được lý thể của Chân Như Thật Tế nơi tâm 

tánh mà vẫn tự phụ:  “Lục Tổ loạn truyền pháp, pháp quy tại gia nhân, 

 Tăng gia vô hữu pháp”  (Lục Tổ truyền pháp loạn xạ, pháp trở về với kẻ 

tại gia, Tăng chúng chẳng có pháp). Lời lẽ này chẳng chỉ nói ra miệng 

mà còn viết thành sách, dùng giả để hủy chân, lấy tà làm chánh, kẻ vô tri 

vô thức bèn bị chúng mê hoặc. 

Ngoại đạo có thể truyền khắp trong cõi đời là nhờ có hai pháp đắc 

lực:  

199

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

1. Một là bí truyền, tức là bảo hễ được minh sư chân truyền, chẳng tu 

vẫn thành. Vì thế, bèn nói một cách thần thánh hóa rằng: “Chuột nghe 

thấy, chuột cũng đều thành đạo! Chim sẻ nghe thấy, chim sẻ đều thành 

đạo!” Vì thế, lúc truyền đạo phải ở trong mật thất, khẽ tiếng nói thì thầm, 

bên ngoài còn sai phái người tuần tra, sợ có kẻ nghe trộm! 

2. Hai là bày ra lệnh cấm nghiêm ngặt, dẫu thân thiết như cha con, 

vợ chồng đều chẳng được nói cho nhau biết. Nói ra sẽ bị trời hành! Vì 

thế, trước khi được truyền đạo, trước hết buộc [kẻ ấy] thề thốt: “Nếu sau 

này phản đạo sẽ bị quả báo thê thảm như thế nào đó!” Thề thốt rồi mới 

được  truyền  đạo.  Sau  này,  dẫu  người  nào  biết  là  sai,  nhưng  vì  sợ  ông 

thần canh lời thề nên thà chết chẳng dám rời bỏ đạo ấy để học Phật pháp. 

Giả sử ngoại đạo bỏ bí truyền để công khai, làm cho khắp mọi người 

cùng nghe, cũng chẳng buộc người khác thề thốt, thì người trong khắp 

cõi đời có mấy ai chịu vào đạo của chúng? Cố nhiên bọn chúng chẳng có 

đạo, trộm lấy cái danh liễu sanh tử của Phật pháp để thực hành chuyện 

luyện đan, vận khí, giữ gìn thân thể. Dẫu có khiến cho tâm hạnh thanh 

khiết thì cũng bất quá là thành tiên mà thôi! Địa vị của Tiên còn kém xa 

trời, huống gì là [đem địa vị Tiên so với] các địa vị Thanh Văn, Duyên 

Giác,  Bồ  Tát  ư?  Ông  đã  quy  y  Phật  pháp,  hãy  nên  triệt  để  vứt  những 

pháp ngoại đạo đã tu trước kia ra ngoài biển cả Đông Dương, nhất tâm 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương, ngõ hầu chẳng uổng cuộc sống này và 

dịp gặp gỡ này! 

106. Thư gởi y sĩ Mã Tinh Tiều 



Đức  Phật  là  Đại  Y  Vương,  trị  khắp  các  bệnh  nơi  thân  và  tâm  của 

chúng sanh. Y sĩ trong thế gian chỉ trị được cái thân, dẫu cho y thuật cao 

siêu, xét đến kết quả thì trọn chẳng có ích gì cho thần thức của người 

bệnh ấy. Ông đã quy y Tam Bảo, phát Bồ Đề tâm, trị bệnh cho người, thì 

trong lúc trị thân bệnh, hãy nên kèm vào cách trị tâm bệnh. Vì sao nói 

vậy? Phàm những bệnh ngặt nghèo nguy hiểm, phần lớn là do sát nghiệp 

trong đời trước hay trong đời này tạo thành, nhưng người có bệnh ắt phải 

đoạn tuyệt chuyện ăn nằm mới chóng lành bệnh. Muốn giảm sát nghiệp 

trong đời trước hay trong đời hiện tại, phải kiêng giết ăn chay. Lại còn 

phải chí thành niệm Phật và niệm Quán Âm, ắt bệnh sẽ mau được lành, 

vừa  vun  bồi  đức,  vừa  gieo  thiện  căn.  Nếu  là  bệnh  do  oán  nghiệp  thì 

200

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

ngoại trừ cách này ra, chắc chắn khó thể lành bệnh. Người ấy và cha mẹ, 

vợ con trong nhà do tâm gấp rút mong được lành bệnh, chưa chắc không 

chịu hành theo. Nếu chịu hành theo, sẽ gieo được thiện căn xuất thế. Từ 

đây sanh tâm chánh tín, sau này biết đâu do đây sẽ liễu sanh thoát tử, 

siêu phàm nhập thánh thì đối với người ấy, đối với ông đều có ích lợi lớn 

lao. 

Đối với chuyện đoạn dục, hãy nên coi đó là cách trọng yếu bậc nhất 

để trị bệnh. Bất luận nội chứng hay ngoại chứng, bệnh chưa được lành 

lặn  vẹn  mười,  muôn  vàn  chớ  nên  dính  đến  chuyện  ăn  nằm.  Hễ  nhiễm 

vào chuyện ăn nằm, bệnh nhẹ sẽ thành nặng, bệnh nặng có thể bị chết 

ngay,  hoặc  chẳng  chết  liền  nhưng  đã  trở  thành  cái  nhân  ắt  phải  chết. 

Muốn chẳng bị chết, cũng thật khó khăn lắm! Dẫu cho không chết, chắc 

là trở thành kẻ bấy bớt, tàn phế, chắc chắn khó thể giữ được sức khỏe. 

Chẳng  biết  là  do  chính  mình  chẳng  khéo  dưỡng  sức,  lại  đổ  hô  “y  sĩ 

chẳng có bản lãnh thật sự!” Bất luận nam hay nữ  (đối với gái trinh và bà góa 

 thì chẳng nên nói, còn những người khác thì không ngại gì), đều nên thẳng thừng, 

đanh gọn, nói rõ chuyện lợi - hại để bệnh họ dễ được lành, nhờ đấy cái 

danh của ông cũng được rạng rỡ. Thường là y sĩ chỉ biết trị bệnh, chẳng 

nói đến chuyện kiêng kỵ cho căn bệnh, huống là chịu dạy người ta sửa 

lỗi hướng thiện để vun đức tích phước ư? Đấy chính là tâm hạnh của kẻ 

bán hàng rong chỉ mong cầu lợi ngoài đường, ngoài chợ, chứ không phải 

là tâm hạnh cứu vớt người, khiến cho cõi đời đều được sống lâu, huống 

hồ là có thể khiến cho người ta do bệnh tật sẽ được vô thượng lợi ích 

“sống thì dự vào bậc thánh hiền, mất đi trở về cõi Cực Lạc” ư! Cổ nhân 

nói:  “Bất vi lương tướng, tất vi lương y”  (Chẳng làm vị tể tướng giỏi thì 

làm thầy thuốc giỏi). Do vậy, gọi vị y sĩ là  “đại quốc thủ”.  Trong thế 

gian, y sĩ danh phận đã cao tột bậc, nếu kiêm dùng Phật pháp, nhờ vào 

đó để độ chúng sanh, hành Bồ Tát đạo, thật là nghiệp quan trọng nhất 

trong hết thảy các nghiệp. Do con người trong khi bệnh hoạn, được nghe 

một y sĩ chẳng chuyên cầu lợi, có chí mong lợi người, phát Bồ Đề tâm 

bảo ban, ắt có thể khiến cho bệnh được lành thì tự mình chẳng thể sanh 

lòng chánh tín hành theo ư? 

Muốn gây lòng tin nơi người khác, chớ nên tính toán [bệnh nhân sẽ] 

tạ lễ nhiều hay ít rồi sanh phân biệt. Nếu với kẻ giàu bèn tích cực chữa 

trị, với người nghèo chỉ đãi bôi cho xong chuyện, lâu ngày người ta sẽ vì 

y  sĩ  hám  lợi  mà  khinh  thường,  dẫu  có  nói  những  câu  lợi  ích  kẻ  khác, 

người ta cũng chẳng tin theo. Lại hãy nên gặp cha nói từ, gặp con nói 

hiếu, anh nhường, em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung 

201

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thành và nhân quả báo ứng thấu suốt ba đời  (quá khứ, hiện tại, vị lai), sanh

tử luân hồi trong sáu nẻo. Có thể nói được với ai thì chẳng ngại gì hữu ý 

vờ như vô ý nhàn đàm, khiến cho người nghe dần dần mở mang tâm địa, 

biết  sanh  tử  luân  hồi  đáng  sợ,  may  là  có  pháp  để  liễu  sanh  thoát  tử! 

Người làm được như vậy thì thật sự có thể gọi là “dùng pháp thế gian để 

hành Phật pháp, dùng trị bệnh nơi thân để chữa bệnh nơi tâm!” Nay hiện 

đang là tình thế hoạn nạn, thiên tai, nhân họa thường xuyên giáng xuống. 

Bất luận gặp phải những tai ương, hoạn nạn như nước, lửa, đao binh, đói 

kém, ôn dịch, sâu rầy, châu chấu, hạn hán, lụt lội, oán gia đối đầu v.v… 

chỉ chịu chí thành khẩn thiết thường niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

Tát, chắc chắn có thể gặp dữ hóa lành, gặp nạn thành hên. 

Hơn nữa, nữ nhân khi sanh nở niệm Quán Thế Âm chắc chắn sẽ an 

nhiên sanh nở, không bị đau khổ. Dù đã lâu chưa sanh được, sắp chết, 

nếu chịu niệm thì sẽ lập tức sanh được  (phải niệm ra tiếng, chớ nên niệm thầm 

 trong tâm. Do lúc ấy, cần phải dùng sức để tống đứa con ra. Nếu niệm thầm ắt sẽ bị 

 tổn  thương  thành  bệnh.  Những  người  săn  sóc  chung  quanh  cũng  niệm  thay  cho 

 người ấy. Những người trong nhà không ở trong phòng sanh cũng nên niệm giùm. 

 Bất luận ở trong phòng sanh hay ở ngoài, hễ niệm đều có lợi ích. Lúc bình thường 

 khi ngủ nghỉ, và khi áo mũ không chỉnh tề, và chưa rửa ráy, súc miệng, tắm gội, tiêu 

 tiểu, đến chỗ không sạch sẽ, đều nên niệm thầm. Niệm thầm công đức vẫn giống hệt 

 [như niệm ra tiếng]. Niệm ra tiếng [trong những lúc ấy, tại những nơi ấy] không hợp 

 nghi thức, chứ hoàn toàn chẳng phải là không thể niệm!)  Người  đời  vô  tri  coi 

chuyện này là chuyện đáng sợ, dẫu bình thường là người có tín tâm cũng 

chẳng dám dạy người khác niệm, cho là lõa lồ bất tịnh, hễ niệm sẽ bị tội. 

Chẳng biết lúc ấy liên quan đến tánh mạng của cả mẹ lẫn con, Bồ Tát chỉ 

chuyên chú độ sanh, lúc ấy chỉ dốc lòng thành, lõa lồ bất tịnh chính là 

chuyện bất đắc dĩ, không thể so với chuyện cố ý không cung kính làm ra 

như vậy! Chịu niệm thì đứa con liền sanh, chẳng những không có tội lỗi 

mà còn làm cho cả mẹ lẫn con cùng gieo thiện căn  (điều này thấy từ kinh 

 Dược Sư, chứ không phải là Quang bịa chuyện). 

Nếu lúc bình thường cần phải hết sức kiền thành, thật sạch sẽ, chẳng 

thể dẫn lúc [sanh nở] ấy để làm lệ được, khinh mạn bất kính thì tội lỗi 

ngập trời! Phàm những ai là người niệm Phật đều không biết chuyện này; 

trước kia, Quang chẳng biết đến sự sai lầm trong tập tục, cho nên trong 

Văn Sao hoàn toàn chẳng nhắc tới. Về sau, do hiểu sâu xa, nên thường 

nói với hết thảy mọi người, những kẻ y theo không một ai chẳng được 

hiệu nghiệm ngay. Đây là một đầu mối để lợi người vậy. 

202

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

107. Thư trả lời cư sĩ Trần Huệ Hòa (hai lá thư)  

 (năm Dân Quốc 18 - 1929) 



1) Do Huệ Hồng chuyển thư đến, biết ông sẵn có túc nhân, vừa nghe 

Phật pháp liền sanh chánh tín. Nhưng người học Phật ắt phải dốc lòng 

giữ vẹn luân thường, nghiêm túc trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng 

thành, đánh đổ lòng ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ 

nghĩa,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  hành  các  điều  lành,  kiêng  giết,  ăn 

chay, tín nguyện niệm Phật, dùng những điều này để tự hành, lại còn dạy 

người. Kẻ làm được như thế chắn chắn trong hiện đời có thể dự vào bậc 

thánh  hiền,  lâm  chung  lên  thẳng  cõi  Cực  Lạc.  Nay  đặt  pháp  danh  cho 

ông là Huệ Hòa, nghĩa là dùng trí huệ để điều hòa thân tâm, chẳng cho 

chấp lệch lạc vào các thứ kiến chấp Không - Hữu, tham - sân - si v.v… 

Lại còn dùng Giới - Định - Huệ, từ bi, hỷ xả v.v… hòa hợp hòng làm 

căn cứ tự lợi, lợi tha, ngõ hầu chẳng dẫm theo vết bọn cuồng đồ tự phụ 

cao minh trong mấy  lúc gần đây,  mà cũng chẳng rớt vào bọn ngu phu 

kém hèn, tự yên phận. 



2) Con người sống trong thế gian nguy hiểm muôn vẻ, một hơi thở ra 

không hít vào được, chẳng biết sẽ lại có hình dạng như thế nào. Ông đã 

đầu thai vào loài người, may là tâm địa sáng suốt, một niềm hiếu thuận, 

nhân  từ,  khôi  phục  được  bản  thể.  Nếu  như  mê  muội,  sẽ  khó  quay  về! 

Phải biết: Đây vẫn còn là tin tức tốt lành nhất, nếu đầu thai vào dị loại thì 

càng nguy hiểm hơn. Do vậy, biết rằng: Chúng sanh trong lục đạo đều 

không có giống nhau hay khác biệt, đều theo nghiệp thọ báo, không sanh 

ở chỗ nào nhất định. Ông đã trải qua nạn ấy, tâm hãy nên quyết định cầu 

sanh  Tây  Phương, ngõ hầu do cơn  nguy  hiểm  này  sẽ  vĩnh  viễn  hưởng 

yên vui. Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Triệt Ngộ Ngữ 

Lục đã thỉnh được. Lại còn có các sách đã in gần đây đóng thành sáu gói 

gởi đi, mong hãy xem xét, thâu nhận. Chuyện ăn chay là do chẳng biết 

con người và súc vật luân hồi, sanh ra lẫn nhau, giết hại lẫn nhau, lầm 

lẫn cho rằng con người nên ăn chúng nó, chúng nó [sanh ra là] để cho 

con người ăn. Đến khi đầu thai vào loài ấy mới biết những suy tính trước 

kia là sai lầm. 

Ông đã trải qua một phen nguy hiểm ấy, cố nhiên hãy nên gắng sức 

tu học, ăn chay. Nếu ở hàng quán, thật khó tự do [ăn chay theo ý muốn] 

thì cũng nên sanh tâm bất nhẫn, sanh tâm độ thoát, bớt ăn một chút thì 

tốt lắm. Nếu có thể tự do, hãy chớ nên ăn. Lại nữa, tu hành pháp môn 

203

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Tịnh Độ đương nhiên chẳng phải ở chỗ xuất gia hay không! Ông trên có 

mẹ già, dưới có vợ con, nếu bỏ mặc không hỏi tới, tự cầu yên vui thì đối 

với  Phật  pháp  lẫn  thế  pháp  đều  mắc  tội  lớn,  vì  chẳng  thể  tận  hết  tình 

nghĩa, trọn hết bổn phận. Dù có tu trì, công khó địch lại tội, huống gì 

chẳng thể tu trì ư? Quán Kinh dạy rõ Tịnh nghiệp chánh nhân của tam 

thế chư Phật: Thứ nhất là “hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm chẳng giết, tu Thập Thiện Nghiệp”.  Cách tu này được chư Phật khen 

ngợi.  Người  tại  gia  tu  hành  hiện  thời  so  với  bốn  mươi  năm  trước  kia 

đông đảo gấp mấy chục lần, đâu có bao giờ nghe nói người tại gia chẳng 

tu hành tốt đẹp đâu? Ông chỉ y theo những điều đã nói trong các sách 

Văn Sao, Gia Ngôn Lục của tôi mà tu, chắc chắn sẽ có thể cùng với cha 

mẹ, vợ con ông cùng được “sống thì làm bậc thánh hiền, mất đi dự vào 

Liên Trì Hải Hội”, mới biết lời tôi quyết chẳng dối gạt ông! 

108. Thư trả lời cư sĩ Trạch Phạm  

 (năm Dân Quốc 21 - 1932) 



Những người đàn bà niệm Phật ở vùng Giang - Chiết, thảy đều là tin 

nhận lý lẽ vô lý của ngoại đạo, chỉ biết cung kính, khiết tịnh, chẳng biết 

luận định theo sự việc, cho nên mới có cái thuyết mù quáng ấy gây hại 

trong  thế  gian  khiến  cho  người  ta  bị  lầm  lẫn  chẳng  cạn.  Trước  kia, 

Quang chẳng biết đến những thứ tà thuyết ấy nên trong Văn Sao tuyệt 

chẳng nhắc đến. Sau này mới biết rõ tệ nạn ấy, nên thường nói với hết 

thảy mọi người. Có ai khó sanh hãy y theo đó mà niệm thì không một ai 

chẳng lập tức được an nhiên sanh nở. Người niệm Phật đi, đứng, nằm, 

ngồi đều khéo niệm, nhưng lúc ngủ nghỉ và khi mũ áo không chỉnh tề, 

tay chưa rửa, miệng chưa súc, cùng lúc tắm gội, tiêu tiểu cũng như khi 

đến chỗ ô uế, đều nên niệm thầm trong tâm, chớ nên niệm ra tiếng. Niệm 

thầm  công  đức  vẫn  chẳng  giảm  bớt,  chứ  niệm  ra  tiếng  thì  không  hợp 

nghi thức. 

Nếu đàn bà gặp khi sanh nở, chỉ nên niệm Quán Thế Âm Bồ Tát  (do

 Quán Thế Âm Bồ Tát bi nguyện sâu nặng, chứ không phải là chẳng được niệm Phật, 

 chỉ được niệm Quán Âm, chớ có hiểu lầm)  do đức Quán Âm tâm cứu khổ sâu 

nặng, nhưng phải niệm ra tiếng rõ ràng, trọn chớ nên niệm thầm trong 

tâm.  Niệm  thầm  trong  tâm  thì  so  ra  sức  yếu  hơn,  hiệu  quả  cảm  thông 

cũng  nhỏ.  Hơn  nữa,  lúc  ấy  phải  dùng  sức  tống  đứa  con  ra;  nếu  đang 

dùng sức tống đứa con ra lại niệm thầm sẽ bị tổn khí thành bệnh. Chính 

204

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

sản phụ tự niệm ra tiếng rõ ràng, những người trông nom trong phòng 

sanh cũng niệm ra tiếng rõ ràng, người nhà ở phòng khác cũng nên niệm 

cho  sản  phụ  ấy.  Chớ  nên bảo  “lõa  lồ  bất  tịnh, nếu niệm  sợ  bị  mắc  tội 

lỗi!” Phải biết: Lý cố nhiên có nhất định, nhưng sự biến đổi, chứ không 

phải  chỉ  có  một!  Chỉ  nên  dựa  theo  sự  để luận  lý,  đừng  luận  theo  kiểu 

chấp lý hẹp hòi. Ví như con cái lỡ dại té vào hầm xí, nước, lửa, kêu cha 

mẹ để cầu cứu, cha mẹ nghe tiếng liền đến cứu ngay, trọn chẳng đến nỗi 

vì thân thể của chúng nó không sạch sẽ, áo mũ không chỉnh tề mà chẳng 

chịu cứu vớt, mặc kệ cho chúng nó chết! Phẩm đức của Bồ Tát sâu xa 

hơn cha mẹ vô lượng vạn vạn lần. Khi chúng sanh bị khổ cầu cứu Ngài, 

[Bồ Tát] chỉ có ý niệm cứu khổ, trọn chẳng có ý niệm so đo hình dạng! 

Hơn nữa, lúc ấy là lúc không làm sao khác được, chẳng thể biểu thị 

sự cung kính, sạch sẽ, đành lõa lồ, bất tịnh! Nếu có thể [cung kính, sạch 

sẽ] mà không làm sẽ thành có tội. Nếu chẳng thể tỏ lộ vẻ cung kính thì 

chỉ nên luận theo lòng thành quy hướng trong tâm, đừng bàn đến chuyện 

lễ  mạo,  nghi  thức  nơi  hình  tướng.  Bồ  Tát  không  khổ  nào  chẳng  cứu, 

không nạn nào chẳng cứu, lẽ đâu lại bỏ rơi sản phụ? Tuy trong kinh chưa 

nói đến rõ ràng, nhưng hãy nên suy tưởng cái tâm “cứu khổ mong dứt 

bặt nỗi khổ lớn lao trong đời người để thỏa từ tâm” của Bồ Tát! Huống 

chi  trong  kinh  Dược  Sư,  đoạn  kinh  đức  Phật  dạy  sản  phụ  niệm  Phật 

Dược Sư như sau:  “Nếu có nữ nhân đang lúc sanh nở, chịu nỗi khổ cùng 

 cực, nếu có thể chí tâm xưng danh, lễ bái, tán thán (xưng danh thì sản phụ 

 làm được, còn lễ bái, tán thán, cung kính, cúng dường chính là chuyện của người 

 nhà, chứ sản phụ không thể làm được), cung kính, cúng dường đức Như Lai 

 ấy, mọi nỗi khổ đều trừ” (“Mọi nỗi khổ đều trừ” thì chẳng bị khổ gì! Đứa con 

 sanh ra được lợi ích lớn lao không thể diễn tả được! Sản phụ niệm thì được lợi ích 

 lớn  lao  như  thế,  lẽ  nào  người  niệm  Phật  vừa  bước  vào  phòng  bà  đẻ  thì  công  đức 

 niệm  Phật  thường  ngày liền  hoàn  toàn  bị  mất  sạch  hay  sao?  Kẻ  vô  tri tự  lập  hạn 

 định, tự lầm, lầm người. Tội há thể cùng tận, đáng thương thay).  Đứa con sanh ra 

thân  thể  trọn  vẹn,  hình  sắc  đoan  chánh,  ai  thấy  đều  hoan  hỷ,  lợi  căn 

thông minh, an ổn ít bệnh, không bị phi nhân đoạt mất tinh khí. Có thể 

biết rằng lúc sanh nở chịu niệm thì chẳng những vô tội mà cả mẹ lẫn con 

đều an toàn, được lợi ích lớn lao, gieo đại thiện căn. Sản phụ còn như 

vậy thì những người khác [cứ suy ra] ắt biết được. 

Ông Mã Thuấn Khanh ở Hồ Nam  (trong Văn Sao có nhắc đến tên ông này)

là người Hồi Hồi165  (người Hồi Hồi quy y chỉ có một gia đình này),  vợ chồng 

165 Hồi Hồi, còn gọi là Hồi tộc, Hồi Hột, là một danh từ chung để chỉ những người theo đạo 

Hồi ở Trung Hoa. Trước kia, danh từ này được dùng với nghĩa rộng hơn để chỉ chung tất cả 

205

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

họ và năm đứa con đều gởi thư xin quy y. Mùa Thu năm Dân Quốc 18 

(1929) gởi thư cho biết: Vợ ông ta sanh năm đứa con, hai lần đầu còn 

bình an, lần thứ ba liền băng huyết, lần thứ tư, thứ năm càng nguy ngập 

hơn. Nay chẳng bao lâu nữa sẽ sanh, nếu bị băng huyết lần nữa, chắc sẽ 

mất mạng, xin chỉ cách cứu vớt. Quang bảo họ chí thành niệm Quán Thế 

Âm Bồ Tát, lúc đang sanh nở tuy lõa lồ, bất tịnh, chớ nghĩ vì lẽ đó chẳng 

thể niệm được! Lại cần phải niệm ra tiếng, chớ nên niệm thầm. Ông ta 

lại xin đặt sẵn pháp danh cho thai nhi. Thư Quang gởi đến, vợ chồng ông 

ta  cùng  xem,  vợ  ông  ta  niệm  liền.  Ngày  hôm  sau  liền  sanh,  trong  lúc 

đang sanh vẫn niệm, được an nhiên không khổ sở! Ông ta liền viết thư 

phúc đáp cho biết chuyện vượt ngoài ý nghĩ, Bồ Tát thật có thể nói là đại 

từ đại bi vậy! Từ mùa Thu năm Dân Quốc 15 (1926) trở đi, Tăng Quảng 

Văn  Sao  in  xong,  bất  luận  văn  tự  nào  đều  nhất  loạt  chẳng  giữ  lại  bản 

nháp để khỏi uổng tiền ấn loát. Do gần đây biết sâu xa thói tệ này, luôn 

thường nói chuyện lợi - hại với hết thảy mọi người, mong họ lan truyền 

điều này để cứu vớt sẵn nỗi hoạn nạn và tánh mạng của sản phụ cùng 

đứa con. Dẫu có ai không thông cảm, cho là Quang ưa nói chuyện bà đẻ 

cũng chẳng tiếc gì, chỉ mong cứu vãn thói ác này khiến cho mọi người 

cùng sanh chánh tín mà thôi! 

109. Thư trả lời cư sĩ Châu Đức Đại  

 (năm Dân Quốc 21 - 1932) 



Pháp  môn  Niệm  Phật  chú  trọng  tín  nguyện,  có  tín  nguyện  nhưng 

chưa được nhất tâm cũng có thể vãng sanh. Đắc nhất tâm nhưng không 

có  tín  nguyện,  vẫn  chẳng  được  vãng  sanh!  Người  đời  phần  nhiều  chú 

trọng nhất tâm, chẳng chú trọng tín nguyện, tức là đã đánh mất cái quan 

trọng cốt lõi nhất. Nếu lại còn sanh khởi mối nghi “chưa đắc nhất tâm, 

sợ  rằng  chẳng  được  vãng  sanh”  thì  hoàn  toàn  trái  nghịch  với  lòng  tin 

chân thành, nguyện thiết tha mất rồi! Kiểu suy nghĩ này tợ hồ là suy nghĩ 

tốt, nhưng thật ra, nếu do đây càng tăng thêm tín nguyện để đạt đến nhất 

tâm  thì  đó  là  cách  suy  nghĩ  tốt;  còn  nếu  do  chưa  được  nhất  tâm  bèn 

giáo đồ Hồi giáo và các quốc gia theo đạo Hồi. Từ đời Thanh trở đi, chữ Hồi Hồi được dùng 

để  chỉ  riêng  những  dân  tộc  thiểu  số  theo  đạo  Hồi  tại  Trung  Hoa,  như  dân  Duy  Ngô  Nhĩ 

(Uigur) ở Tân Cương, dân Đông Hương Hồi ở Cam Túc, dân Tán Lạp ở Thanh Hải, dân Hồi 

Cương, Đột Quyết sống dưới chân Thiên Sơn chẳng hạn. Dân Hồi Hồi thường có nguồn gốc 

từ Trung Á như Ả Rập hoặc Iran v.v…  

206

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thường nghĩ chẳng thể nào vãng sanh được thì sẽ trở thành cách suy nghĩ 

xấu,  chẳng  thể không  biết!  Muốn được nhiếp tâm  quy  nhất, điều  quan 

trọng nhất là tâm thiết tha vì sanh tử, điều thứ hai là khẩn thiết chí thành, 

điều thứ ba là phải chân thật niệm từ trong tâm, miệng đừng lem lém đọc 

qua. Nếu vẫn chẳng thể quy nhất, hãy nên dựa theo cách Thập Niệm Ký 

Số trong Văn Sao, ắt sẽ dễ dàng tự đạt được quy nhất. 

110. Thư trả lời cư sĩ Sa Dung Chi  

 (năm Dân Quốc 21 - 1932) 



Làm phận con, đạo làm vẻ vang cha mẹ là tận lực thực hành Tu Đức 

ngõ hầu hết thảy mọi người đều do kính trọng ta mà nghĩ đến đấng sanh 

ra ta, đấy mới là phương pháp thiết yếu nhất. Thường hay thấy người đời, 

sau khi cha mẹ khuất núi rồi bèn đi khắp nơi tìm những người có danh 

tiếng,  có  địa vị  để  nhờ viết lời  tán tụng, chứ  chẳng chú trọng  tự  mình 

gắng  công  tu  đức,  làm  điều  nhân  nghĩa  khiến  cho  cha  mẹ  được  vang 

danh.  Tôi  thường  nói:   “Người  đời  phần  nhiều  chuộng  danh  ghét  thật, 

 đặc biệt muốn phô trương một chốc, chẳng nghĩ tới chuyện kỷ niệm suốt 

 đời!”  Ông đã tin nhận Phật pháp, cha ông cũng đã biết nghĩa lý  “tâm sẵn 

 có đầy đủ, tâm tạo, tâm làm, tâm là” . Phàm ma chay, chôn cất, kính thần, 

đãi khách, mọi chuyện đều nên y theo sự chế định của đức Phật, chẳng 

dùng rượu thịt, ngõ hầu xướng suất cả làng [noi theo gương tốt đẹp ấy]. 

Quang già rồi, tinh thần, công phu, mục lực đều chẳng đủ. Chỉ soạn 

mười sáu câu tụng166, chẳng thể viết bài ký Sanh Tây. Ông hãy tự viết, 

hoặc  xin  bậc  cao  nhân  khác  viết.  Gần  đây,  những  chuyện  bút  mực  do 

người khác nhờ vả Quang đều nhất loạt thoái thác, chẳng phải do không 

muốn nhọc công vì người khác, mà vì sức chẳng kham nổi! Trong thư 

ông hoàn toàn chẳng nhắc đến danh tự của cha ông, nên trong phần đầu 

chỉ đành để trống chỗ hai chữ, xin hãy đề thêm vào. May là cha ông đã 

được vãng sanh, mẹ ông vẫn còn, cố nhiên nên khuyên chỉ sẵn, ngõ hầu 

cụ chết sạch cái tâm [mong cầu] hết thảy phước báo nhân thiên vinh hiển 

hư huyễn trong thế gian, lấy quyết chí vãng sanh hòng siêu phàm nhập 

thánh làm chí hướng sự nghiệp thì lợi ích lớn lắm. Phàm làm những Phật 

sự trong khi tang lễ đều nên lấy niệm Phật làm chánh. Nếu niệm kinh, 

bái sám, làm đạo tràng Thủy Lục thì ít được lợi ích thật sự vậy! 

166 Xin xem bài  “Ca tụng hạnh cao đẹp của ông Sa Tuyết Phảng”  trong phần Tán Tụng của 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ. 

207

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

111. Thư trả lời cư sĩ Trương Hải Kiều ở Nam Thông  

 (năm Dân Quốc 25 - 1936) 



Trong  lúc  vận  nước  nguy  ngập,  dân  không  lẽ  sống  này,  gặp  lúc 

chuyện tương lai chẳng thể suy tính được này, đã là hạng phàm phu sát 

đất, đầy đủ Hoặc nghiệp, chẳng thể chuyên tâm dốc chí học Phật, lại cứ 

muốn ngay trong đời này sẽ giải quyết được đại sự sanh tử vốn chẳng 

thể  giải  quyết  xong  trong  trăm  ngàn  vạn  ức  kiếp,  mà  nếu  chẳng  lấy 

chuyện cầu sanh Tịnh Độ làm chí hướng, sự nghiệp thì sợ rằng chỉ có 

nhân, chứ không thể do đâu đạt được cái quả! Quang tự lượng là phận 

độn căn, lúc mới xuất gia liền quy y nơi Tịnh Độ. Lại do hơn năm mươi 

năm trải đời, tuy chẳng hiểu rành Phật pháp chi hết, nhưng đối với pháp 

Tịnh Độ cố nhiên do [đã sẵn] cái chí từ thuở ban đầu nên chưa hề lầm 

lẫn! Đối với hết thảy những ai hữu duyên đều dùng [pháp này] để kính 

khuyên. 

Biển sanh tử sâu thẳm, đường Bồ Đề xa vời, muốn trong đời này giải 

quyết  xong  đại  sự  này  mà  bỏ  một  pháp  Tịnh  Độ,  đừng  nói  chi  không 

thông suốt hết thảy pháp môn, dù có thông cũng chẳng thể rốt ráo được 

hưởng lợi ích thật sự! Vì sao vậy? Do hết thảy pháp môn đều cậy vào tự 

lực để đoạn Hoặc chứng Chân hòng liễu sanh tử; còn pháp môn Tịnh Độ 

nếu đầy đủ tín nguyện, niệm danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương liền 

có thể cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. So sánh hai pháp thì 

sự khó - dễ khác biệt vời vợi như trời với vực! Huống chi đương lúc đại 

kiếp đón đầu này, vẫn cứ muốn nghiên cứu kinh luận sâu thẳm, chẳng 

lấy pháp “hễ siêu bèn vào thẳng địa vị Như Lai” này làm chí hướng, sự 

nghiệp thì sợ rằng khó thể mãn nguyện mà sẽ thành ra than dài sườn sượt 

 “mười người hết chín kẻ chần chừ”! 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Độ,  nghĩa  là  quy  y  pháp  môn 

Tịnh Độ được nói ra bởi trí huệ của Phật để tự hành, dạy người, ngõ hầu 

nương theo Phật từ lực vượt thoát sanh tử, nên có tên là Huệ Độ. Ông 

biếu Quang tám đồng, Quang bèn gởi cho ông tám đồng kinh sách. Nếu 

chịu lắng lòng đọc tụng những kinh ấy, mở xem các thứ trước thuật, sẽ 

tự có thể biết cái nhìn của Quang không lầm! Lại cần phải biết nay đang 

là đời loạn đã đến mức tột cùng, không có thuốc chữa! Nguyên nhân đều 

là do học thuyết Tống Nho bài xích nhân quả, luân hồi ươm mầm từ tám 

chín trăm năm trước, đến nay liền bộc phát! Nay muốn vãn hồi thế đạo 

nhân tâm, nếu chẳng nêu rõ cái gốc họa này, dù có muốn vãn hồi cũng 

208

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

khó thể được, vì nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân trị thiên 

hạ,  để  Phật  độ  chúng  sanh,  là  pháp  để  trị  bệnh  cả  gốc  lẫn  ngọn  vậy. 

Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, từ rày chỉ nên y theo 

những  kinh  sách  đã  gởi  mà  tu,  chẳng  cần  gởi  thư  đến  nữa  để  đôi  bên 

khỏi mất công nhọc nhằn! 

112. Thư trả lời cư sĩ Địch Trí Thuần 

 (năm Dân Quốc 27 - 1938. Ông này vốn có tên là Văn Tuyển) 



Thư của ông và thư của Liên Phương đã nhận đủ cả rồi. Ông có thể 

trì được kinh Lăng Già, có thể nói là xưa đã có thiện căn. Pháp ấn tâm 

chẳng phải chỉ hạn cuộc tại chỗ ấy. Nếu có thể tuân theo [lời dạy của Bồ 

Tát] Đại Huệ167 trong phẩm Đoạn Nhục, phàm thấy hết thảy những sinh 

vật đều coi như cha mẹ, anh em trai, chị em gái, vợ con, quyến thuộc thì 

môn ấy sẽ rộng mở, không pháp nào chẳng nhập được! Nếu thật sự nhập 

được môn này (tức “tưởng hết thảy sinh vật như ruột thịt, không ăn thịt 

chúng nó”) dẫu chưa đạt được pháp ấn tâm, so với những kẻ đã đắc pháp 

ấn tâm kia nhưng chưa chịu nhập môn này thì công đức cách biệt như 

trời với vực! Bởi lẽ, một đằng là hiểu xuông nhưng chẳng có tâm đại Bồ 

Đề, một đằng là thật hành đạo Bồ Đề. 

Vả nữa, đừng cho lời tôi là sai. Dẫu chưa đạt được tâm ấn của Phật, 

của Tổ, nhưng đem công đức này hồi hướng vãng sanh, hễ được vãng 

sanh liền lên thẳng [địa vị] Bất Thoái, thân cận Di Đà và thánh chúng, sẽ 

đích thân chứng được tâm của Phật, của Tổ. Chúng sanh đời Mạt muốn 

liễu sanh tử, chẳng lấy tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương làm 

chí hướng, sự nghiệp, tuy sở ngộ giống như Ngũ Tổ Giới  (Ngũ Tổ là tên 

 chùa. Sư Giới thiền sư từng làm Trụ Trì chùa Ngũ Tổ ở Hoàng Mai nên cõi đời gọi 

 ngài là Ngũ Tổ Giới), Thảo Đường Thanh cũng chỉ được kết quả [thân sau 

trở thành]  Tô  Đông Pha,  Tăng  Lỗ  Công168.  Đường  sanh tử  xa  xôi, đời 

167Đại Huệ (Mahāmati) là vị Bồ Tát thượng thủ, đương cơ của kinh Lăng Già. 

168 Tăng Lượng (1019-1083), tự Tử Nhân, người xứ Kiến Xương, Nam Phong (nay là huyện 

Nam Phong, tỉnh Giang Tây), là một nhà văn nổi tiếng thời Bắc Tống, được xếp vào Đường 

Tống Bát Đại Gia (tám văn gia, thi sĩ nổi tiếng thời Đường Tống). Từ năm 18 tuổi, do theo 

cha du ngoạn, ông viết bài Du Tín Châu Ngọc Sơn Tiểu Nham Ký, rất được giới văn sĩ thời 

ấy tán thưởng. Năm 20 tuổi, ông ngao du khắp Trung Hoa, giao du rộng rãi với những danh 

nhân đương thời như Vương An Thạch và Âu Dương Tu. Ông đỗ Tiến Sĩ năm 1057, làm 

quan  đến  chức  Trung  Thư  Xá  Nhân,  chuyên  trách  biên  soạn  sử  liệu  cho  triều  đình.  Theo 

truyện ký, mẹ ông vốn là phu nhân của Tể Tướng Tăng Dịch Chiêm, là một tín đồ rất hâm 

mộ  Phật  pháp,  thường  cúng  dường  hòa  thượng  Thảo  Đường  Thanh rất  trọng  hậu.  Khi Tể 

209

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

sau, đời sau nữa, chẳng biết kết quả lại như thế nào? Pháp môn Tịnh Độ 

chính là pháp đặc biệt khế lý khế cơ trong cả một đời giáo hóa của đức 

Phật, dưới là từ Ngũ Nghịch, Thập Ác, trên đến Đẳng Giác Bồ Tát đều 

nên tu tập, đều có thể siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này. Tất cả 

hết thảy những pháp cao sâu huyền diệu khác phần nhiều khế lý, nhưng 

trọn chẳng thể khế hợp khắp cả ba căn cơ thượng, trung, hạ. Chúng ta từ 

vô thỉ cho đến tận đời này vẫn còn lưu chuyển trong luân hồi, đều là vì 

trong những đời trước do ngu muội nên chẳng dám gánh vác, hoặc do 

cuồng dại nên hoàn toàn chẳng tin nhận mà ra! 

Quang nói điều  này  [vì]  sợ  ông vẫn  để  chí nơi kinh  Lăng  Già,  lấy 

chuyện  đắc  tâm  ấn  của  Phật  làm  chí  hướng,  sự  nghiệp  thì  kết  quả  sẽ 

giống hệt như Ngũ Tổ Giới, Thảo Đường Thanh mà thôi! Ông đừng học 

theo  bậc  đại  thông  gia,  hãy  chết  lòng  trọn  ý,  tuân  theo  [lời  dạy  trong] 

phẩm  Đoạn  Nhục  tu  Tịnh  nghiệp  thì  chắc  chắc  có  thể  sanh  về  Tây 

Phương được! Quang mục lực chẳng đủ, chẳng thể viết tường tận. Trong 

mùa Xuân, một đệ tử ở Vô Tích đã in cuốn Đồng Mông Tu Tri169, một 

nửa phía sau in kèm theo Phật Pháp Cảm Ứng cũng như mấy bài văn của 

Quang, cũng có thể giúp cho việc tự lợi, lợi tha. Sách Tang Tế Tu Tri 

(những điều cần biết trong ma chay, cúng tế) cũng là đạo trọng yếu để 

dứt tai, trừ họa, tôn trọng cha mẹ, mến yêu cha mẹ. Mỗi thứ gởi hai bản, 

một  để  tự  giữ,  một  bản  tặng  cho  người khác  xem.  Đấy  cũng  là  những 

sách trọng yếu để người học Phật thay đổi phong tục vậy. 

113. Thư trả lời cư sĩ Đậu Trí Duệ  

 (năm Dân Quốc 27 - 1938. Ông này vốn có tên là Liên Phương) 



Đức Phật dạy:  “Chư Phật dĩ bát khổ vi sư, cố đắc thành vô thượng 

 giác đạo”  (Chư Phật lấy tám khổ làm thầy, cho nên được thành giác đạo 

vô  thượng).  Nếu  ông  không  có  bệnh,  sợ  rằng  trong  đời  này  chẳng  có 

Tướng Tăng Dịch Chiêm cáo lão hồi hưu rất vinh hiển, Thanh Thảo Đường sanh tâm hâm 

mộ, bèn nói: “Lão tăng nguyện làm con của phu nhân”. Nói xong, không lâu sau bèn viên 

tịch năm 70 tuổi, liền đầu thai vào nhà họ Tăng. Khi đó, phu nhân nhớ lại lời Thanh Thảo 

Đường, cho người sang chùa hỏi thì quả nhiên hòa thượng mất đúng vào lúc Tăng Lượng 

được sanh ra. 

169 Đồng Mông Tu Tri (trẻ nít cần biết) là một cuốn sách dạy nhi đồng, do Lý Dục Tú biên 

soạn vào đời Thanh, nội dung dạy những điều cần thiết về phép ứng xử và bổn phận làm 

người của đứa con trong gia đình. Về sau, ông Giả Tồn Nhân cũng sống vào đời Thanh, tu 

chỉnh, nhuận sắc, đổi tên sách này thành Đệ Tử Quy. 

210

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nhân  duyên  nghe  đến  Phật  pháp.  Cao  Tử  Khâm  dùng  Văn  Sao  để  trị 

chứng bệnh của ông. Ông có thể y theo Văn Sao tu trì thì chắc chắn có 

thể  vãng  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh. 

[Những  lời  lẽ  trong  bộ]  Văn  Sao  của  Quang  đều  là  lấy  những  lời  của 

Phật, của Tổ đã nói rồi tùy theo căn cơ mà nói cho dễ hiểu, chứ thật sự 

không có một câu nào nói mò. Ông có thể y theo đó tu hành sẽ tốt hơn 

gặp mặt Quang nhiều lắm. Hiện thời chẳng bằng được trước kia, nhất cử 

nhất động đều có chướng ngại. Huống chi tuổi già đường xa, gặp nhau 

ích gì? Không gặp nhau tổn hại gì? Dẫu có khai thị cũng chỉ là những lời 

lẽ  trong  Văn  Sao,  há  có  lý  nào  mới  mẻ  được  nói  riêng  ư?  Ngàn  phần 

mong ông đừng tới, cứ lấy tâm khế hợp nhau coi như đã gặp gỡ là được 

rồi! Điều quan trọng thứ nhất là ăn chay, những điều khác đã nói tường 

tận  trong  Văn  Sao.  Thư  của  Địch  cư  sĩ  (tức  ông  Địch  Trí  Thuần)  viết 

thẳng một lèo cũng là nhằm để khai thị cho ông. Nay đặt pháp danh cho 

ông là Trí Duệ, đọc Văn Sao sẽ biết chỗ quay về, nương tựa. Trí thức ấy 

có thể gọi là Trí Duệ (trí huệ thông minh, sáng suốt) vậy! 

114. Thư chỉ dạy cư sĩ Sài Dã Ngu 

 (pháp danh là Trí Thao)



Ai cũng đều có thể làm Nghiêu, Thuấn, ai nấy đều có thể thành Phật. 

Chỉ  là   “thánh  mất  niệm  thành  cuồng,  cuồng  khắc  chế  được  ý  niệm  sẽ 

 thành thánh. Hễ  mê  thì  Phật  là  chúng  sanh,  hễ  ngộ  thì  chúng  sanh  là 

 Phật” . Hãy cầu theo đó, mấu chốt tại ta. Do vậy, cố nhiên hãy nên trên 

kính  mộ  chư  thánh,  dưới  coi  trọng  linh  tánh  của  chính  mình,  dè  dặt, 

kiêng  sợ,  gắng  sức,  phẫn  chí  tu  trì.  Sốt  sắng  vâng  giữ  luân  thường, 

nghiêm túc trọn hết bổn phận, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 

lành, sáng dậy tối ngủ chẳng khiến người sanh ra ta phải hổ thẹn. Người 

làm được như thế chính là hiền, là thiện, chẳng đến nỗi nhơ nhớp trời đất. 

Lại còn sanh tín phát nguyện trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương để 

mong đích thân chứng được Phật Tánh sẵn có, viên thành vô thượng Bồ 

Đề mới thôi. 

Đại trượng phu sanh trong thế gian, nếu chẳng biết đại thể, chỉ biết 

ham mê ăn uống, nam nữ, tham cầu thanh sắc, của cải, lợi lộc thì có khác 

gì các dị loại, nỡ để tư cách  “có thể trở thành Nghiêu - Thuấn, có thể 

thành Phật” biến thành căn cứ để luân hồi kiếp số dài lâu trong lục đạo, 

chịu đủ mọi nỗi khổ, chẳng đáng buồn ư? Ông đã phát tâm quy y Tam 

211

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Bảo, hãy nên lấy  “niệm niệm đối trị phiền não tập khí làm gốc, dứt lòng 

 tà, giữ lòng thành, đánh đổ lòng ham muốn xằng bậy của chính mình để 

 khôi phục cái lễ, sửa ác tu thiện, giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

 tu ròng Tịnh nghiệp”  để tự hành, dạy người, ngõ hầu trong là cha mẹ, 

anh em, vợ con, quyến thuộc, ngoài là họ hàng, bè bạn, xóm giềng, làng 

nước đều cùng được tưới gội bởi sự giáo hóa của Phật, cùng trở thành 

người lành thì mới chẳng uổng cuộc đời này và dịp gặp gỡ này. 

Sách Trung Dung nói:  “Nhân  giai  viết  dư  trí,  khu  nhi  nạp  chư  cổ, 

 hoạch hãm tịnh chi trung, nhi mạc chi tri tỵ dã” (Con người ai cũng tự 

cho là mình thông minh, nhưng nếu thân bị hãm vào lưới rập, sụp hầm 

bẫy, chẳng biết tránh né ra sao)170. Do chỉ biết hướng ra ngoài theo đuổi, 

chẳng  biết  hồi  quang  phản  chiếu  nên  mới  tai  hại  như  thế.  Nếu  có  thể 

phản  chiếu  tự  tâm,  ẩn  giấu  cái  trí  để  mong  tự  chiếu  thì  sẽ  có  thể  học 

thánh, học hiền, học Phật, học Tổ, ắt còn sống thì dự vào bậc thánh hiền, 

mất sẽ lên cõi Cực Lạc. Đấy chính là đại ý của cái tên Quang đặt cho 

ông  vậy.  Lại  chỉ  vì   “thánh  đánh  mất  ý  niệm  bèn  thành  cuồng,  cuồng 

 khắc chế được ý niệm bèn thành thánh, mê thì Phật là chúng sanh, ngộ 

 thì chúng sanh chính là Phật”.  Bốn câu này nếu chẳng khéo hiểu chắc sẽ 

đến nỗi nẩy sanh nghi ngờ, bàn luận sai lầm. Nay sẽ giải thích đại lược: 

Thoạt đầu nói đến thánh hay Phật đều là ước theo bản thể của tự tâm mà 

nói, chứ không phải là đã thành thánh hay thành Phật! Kế đó, nói đến 

“đánh mất ý niệm, khắc chế ý niệm, mê, ngộ” chính là luận trên sự tu trì, 

rèn luyện thuận hay nghịch. Cuối cùng, nói “thành cuồng, thành thánh, 

tức là chúng sanh, tức là Phật” chính là nói đến hiệu quả ước theo sự tu 

trì nghịch hay thuận. Nếu chẳng biết Phật và Thánh được nói trong phần 

đầu là nói theo bản thể của cái tâm, sẽ tưởng là đã thành thánh, thành 

Phật lại còn trở thành cuồng, thành chúng sanh thì tai hại lớn lắm! Do 

vậy, chẳng thể không giảng đại lược cho ông. Những điều khác hãy đọc 

kỹ trong Văn Sao, tự đọc sẽ biết hết! 

115. Thư trả lời cư sĩ Ngu Tăng  



Chuyện phóng sanh vốn là để cảm phát cái tâm kiêng giết, bảo vệ 

sanh mạng của đồng nhân, thực hành ý niệm bất nhẫn trắc ẩn của chính 

170 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích. Theo sách 

ấy, chữ Chư (諸) ở đây chính là cách viết giả tá của chữ Ư (於). 

212

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

mình mà thôi. Người đời đông đúc, tâm hạnh mỗi người mỗi khác. Tuy 

chẳng  thể  cảm  động  toàn  bộ  mọi  người,  dầu  chỉ  cảm  động  được  một 

người thì suốt một đời kẻ ấy đã bớt giết bao nhiêu sanh mạng, huống chi 

chẳng phải chỉ có một người [bị cảm động mà thôi]! 



Nếu nói “cá nhỏ bị cá lớn ăn, dẫu có thả trong sông to cũng khó khỏi 

sa lưới rập” thì kiểu suy tính này tợ hồ có lý, nhưng thật ra đã ngăn trở 

thiện niệm của người khác, giúp người ta tạo sát nghiệp. Kẻ ấy may mắn 

được làm người, bản thân có lẽ chẳng đến nỗi bị giết chóc nên mới nêu 

ra lý lẽ vô lý đó để tỏ ra mình có trí hòng khuất phục kẻ phóng sanh. Nếu 

kẻ ấy là cá và là các sanh mạng lúc sắp bị giết, chắc chắn sẽ chẳng chịu 

khởi lên thứ ý tưởng ấy, chỉ mong có người cứu mạng cho mình, chẳng 

hề có ý tưởng “dù có được loài khác cứu, vẫn sợ sau này lại bị loài vật 

khác ăn thịt hay bị người khác bắt được”, chỉ nguyện cam tâm bị giết để 

sau  này  khỏi  gặp  tai  ương  nữa!  Nếu  trong  lúc  ấy  mà  khởi  lên  được  ý 

niệm ấy thì vẫn chưa đủ để tranh cãi! Huống chi muôn vàn phần là trong 

lúc ấy chẳng thể nào khởi lên được ý niệm ấy! Trong lúc không bị dính 

dáng đau  đớn,  lại  thốt  ra lời  ấy  ngăn trở  thiện  niệm  của  người  ta, dấy 

động cơ duyên giết chóc của người ta! Nếu kẻ ấy trong đời sau chẳng tự 

thọ lấy quả báo ấy thì mặt trời, mặt trăng sẽ [từ phương Tây] xoay sang 

phương Đông, trời đất sẽ đổi ngôi vậy! Há nên thốt lời xằng bậy ư? 

Cá  lớn  nuốt  cá  nhỏ  cố  nhiên  có  chuyện  ấy,  đã  thả  ra  rồi bị bắt  lại 

cũng chẳng thể không có chuyện ấy. Nếu nói cá nhỏ bị cá lớn ăn sạch 

không còn sót gì thì chẳng hề có sự lý ấy! Những con vật được thả đều 

bị  người  ta  bắt  lại  hết  cũng  chẳng  hề  có  sự  lý  ấy!  Sao  lại  lo  lắng  quá 

đáng như thế? Ví như cứu giúp dân chúng bị nạn thì cho [người ta] một 

manh  áo  hoặc  một  bữa  ăn,  họ  cũng  chẳng  đến  nỗi  phải  bị  chết  ngay. 

Trong lúc ấy bèn nói: “Một manh áo, một bữa cơm này sao có thể no ấm 

suốt đời được? Cho họ có ích lợi chi đâu, chẳng thà để họ chết rét, chết 

đói thì sẽ chẳng bị chết đói, chết rét lâu dài ư?” Lại như cường đạo cướp 

bóc người ta, [nếu được] kẻ có sức mạnh chống cự, kẻ ấy (tức nạn nhân) 

sẽ nói: “Nếu ông có thể chống cự suốt cả đời thì tốt lắm, chứ chỉ chống 

cự được một chốc, có ích gì đâu? Đâm ra chẳng bằng cứ mặc kệ cho nó 

cướp sạch hết đi, sau này sẽ chẳng lại bị cướp đoạt nữa thì tốt hơn!” hay 

sao? Cha mẹ thường nuôi nấng vỗ về con cái, nhưng mẹ hiền chẳng thể 

nuôi nấng, vỗ về thân đời sau của đứa con, nó sẽ nói: “Chẳng thể nuôi 

nấng, vỗ về, chẳng thà giết đi thì hơn!” hay sao? 

213

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Quân tử tu đức, chẳng vì điều thiện nhỏ mà không làm, chẳng vì điều 

ác nhỏ mà làm. Những kẻ cứ mong muôn điều chẳng sót một điều nào 

rồi mới chịu thực hành phóng sanh sẽ làm cho người trong cả cõi đời dẫu 

sống  hết  tuổi  thọ  đều  chẳng  thực  hiện  chuyện  kiêng  giết,  phóng  sanh, 

trong tương lai ắt họ sẽ lâm vào cảnh “muôn người không một ai có thể 

cứu cho mình khỏi chết được!” Buồn thay, đau đớn thay, khôn ngăn dài 

dòng bày tỏ! 

116. Thư trả lời cư sĩ Thiệu Huệ Viên  



Ngày hôm qua nhận được thư cho biết trong số những vị hương thân 

nơi chỗ ông có Phan Trọng Thanh ở Trương Gia Khẩu gởi thư đến muốn 

được quy y. Người này tánh chất chân thành, chất phác, về mặt học vấn 

cũng có nghiên cứu. Ông ta đã phát tâm, Quang chỉ nên tùy duyên. Nay 

đặt pháp danh cho ông ta là Huệ Thuần, do hết thảy chúng sanh đều sẵn 

đủ Phật Tánh, tức là đều sẵn đủ Phật Huệ; nhưng do tham - sân - si v.v… 

xen tạp vào trong nên Phật Huệ bèn trở thành tri kiến của chúng sanh. 

Nay đã biết Phật Huệ vốn sẵn có, bèn chú tâm kiểm điểm nơi khởi tâm 

động niệm, xử sự, chẳng để cho tri kiến tham - sân - si v.v… phát sanh. 

Lại hãy nên dùng lòng tín nguyện sâu để trì danh hiệu Phật, kiêng giết, 

bảo vệ sanh mạng, yêu tiếc sanh mạng loài vật, đừng làm các điều ác, 

vâng làm các điều lành, tự hành, dạy người cùng tu Tịnh nghiệp thì Huệ 

ấy sẽ dần dần thuần. Nếu giữ được điều này chẳng để mất thì vãng sanh 

Tây Phương sẽ vừa thuần vừa dễ. Đến khi Phiền Hoặc hết sạch, phước 

trí viên mãn thì Huệ sẽ thuần đến tột bậc, viên thành Phật đạo. Người đời 

thường lầm lạc bảo mình có trí huệ, chẳng biết trí huệ là vàng còn trong 

quặng,  hoàn  toàn  chưa  sử  dụng  được,  cần  phải  luyện  ròng  khiến  cho 

những chất xỉ quặng (những tạp chất) hoàn toàn tiêu hết thì mới được lợi 

ích. Đại ý là như vậy,  mong hãy chuyển [những ý nghĩa này] đến cho 

[ông  ta].  Người  học  Phật  chú  trọng  vào  việc  tận  tụy  thực  hành.  Con 

người hiện thời phần nhiều mong sao miệng lưỡi nhạy bén, [tức là] kể 

tên  những  món  ăn  thật  hay,  thật  đẹp,  nhưng  vô  ích  cho  cái  bụng  rỗng 

tuếch, đáng buồn thay! 

214

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

117. Thư gởi cư sĩ Ngụy Mai Tôn171 (mười sáu lá thư)  

 (năm  Dân  Quốc  11  -  1922.  Ông  này  vốn  tên  là  Gia  Hoa,  Mai  Tôn  đến  năm  Dân 

 Quốc 18 (1929) mới quy y, lúc này còn coi như là bè bạn) 



1) Mùa Đông năm ngoái, [Vương] Ấu Nông gởi thư đến nói các hạ 

tín tâm chân thật, thiết tha. Quang nói: Biết rõ hết thảy chúng sanh đều 

sẵn có Phật Tánh, nhưng chưa thôi ăn thịt được, tức là  “phú quý học đạo 

 nan”  (giàu sang học đạo khó). Nào ngờ chưa đầy ba bốn tháng, các hạ 

liền thôi ăn thịt. Ấu Nông lại gởi thư tường thuật đầu đuôi, do lòng tinh 

thành  cảm  vời  ra  đó  chăng?  Hay  chỉ  là  chuyện  phù  hợp  ngẫu  nhiên? 

Người học đạo muốn đoạn được tập khí cần phải có nghị lực, nếu chần 

chừ thoái thác sẽ tiếp tục lâu dài, trọn không khi nào dứt được! Các hạ 

đã trừ được tập khí phú quý, cố nhiên dễ dàng thành tựu Tịnh nghiệp! 

Mai sau cao đăng Thượng Phẩm, chứng Vô Sanh Nhẫn, hầu đức Di Đà 

dài lâu, đích thân theo gót hải chúng, sẽ lại phân thân hiện bóng trở vào 

đời ác Ngũ Trược này độ thoát chúng sanh, đều do nghị lực ấy làm cơ sở, 

may mắn nào hơn? 

Do  một  người  bạn  khuyến  khích,  Quang  bèn  in  An  Sĩ  Toàn  Thư 

dạng  thâu  nhỏ  ngõ  hầu  phổ  biến  rộng  khắp  để  mong  vãn  hồi  thế  đạo 

nhân tâm, nhưng người thưa đức bạc, người nghe theo [sự xướng suất 

này]  ít  ỏi,  đến  nay  mới  chỉ  quyên  mộ  in  được  hai  vạn  hai  ba  ngàn  bộ 

sách mà thôi. Năm ngoái đã muốn gởi thư các hạ mong giúp đỡ quyên 

mộ ấn hành; nhưng do bận bịu giảo chánh và các việc khác không rảnh 

rang nên để trễ nãi đến nay. Ông Trương Quý Trực ở Thông Châu buôn 

bán phát đạt, giàu có dư dả, nhiệt tâm làm chuyện công ích. Trộm nghĩ: 

Quang lưu hành An Sĩ Toàn Thư chính là mưu tính lợi lạc cho quốc dân, 

biện pháp làm chuyện này trọn chẳng tệ hại. Nếu ông ta biết được, cũng 

sẽ  bỏ  ra  một  khoản  tiền  lớn  để  mong  làm  chuyện  cứu  nước  cứu  dân 

không lưu lại dấu vết, nhưng Quang trọn chưa hề gặp gỡ, chẳng tiện gởi 

thơ khuyên. Nếu các hạ xót thương tấm lòng ngu thành của Quang hãy 

171 Ông Ngụy Mai Tôn (1862-1933), tên thật là Gia Hoa, tự là Mai Tôn, hiệu Trinh Sĩ, người 

xứ Giang Ninh, đỗ Tiến Sĩ thời Quang Tự, từng làm quan đến chức Hàn Lâm Biên Tu, rồi 

Tri Phủ Đông Xương tỉnh Sơn Đông, quan tước đến Tam Phẩm, rất nhiệt thành hộ vệ Phật 

pháp và làm chuyện từ thiện như mở viện mồ côi tại chùa Pháp Vân trên sông Tam Xoa, lập 

ao phóng sanh... Ông này được Tổ nhắc đến rất nhiều lần trong Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

Biên.  Trong  lần  khai  thị  tại  pháp  hội  Hộ  Quốc  Tức  Tai  ở  Thượng  Hải,  Tổ  có  nhắc  đến 

chuyện ông Ngụy Mai Tôn hỏi Tổ xin dạy cách đoạn trừ thói quen ăn thịt, Tổ khuyên nên 

đọc kỹ bài văn khuyên kiêng giết phóng sanh trong Văn Sao (tức bài Sớ Quyên Mộ Tu Bổ 

Ao Phóng Sanh ở Nam Tầm). 

215

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nên gởi thư kính khuyên. Nếu ông ta chịu phát đại tâm in mấy vạn bộ, 

hoặc mấy ngàn bộ thí cho quốc dân thì may mắn chi hơn? Dẫu cho ông 

ta chẳng phát tâm thì lòng nhiệt thành của các hạ đối với quốc dân cũng 

đã phát lộ, thành tựu Tịnh nghiệp cố nhiên là vừa sâu vừa rộng. 



2) Các hạ túc căn sâu dầy, nên có thể từ lời dạy của Triệt Ngộ Lão 

Nhân liền sanh lòng cảnh tỉnh lớn lao, đấy chính là “thời tiết nhân duyên 

gặp đúng lúc, trọn chẳng phải là ngẫu nhiên!” Do kính trọng ngài Triệt 

Ngộ,  bèn  khen  ngợi  Quang  quá  mức  khiến  người  ta  thẹn  thùng  khôn 

ngằn! Sách An Sĩ [Toàn Thư] đã quyên mộ được hơn ba vạn bốn ngàn 

bộ, cũng tạm thỏa ý nguyện ngu muội [của Quang]. Tiên sinh Quý Trực 

hứa sau này sẽ theo đuổi chuyện ấy, thật là công đức không chi lớn hơn, 

sớm hay muộn cố nhiên chẳng khác gì nhau! Nay tai họa chiến tranh sắp 

xảy ra, bầu không khí chiến tranh tràn ngập. Cư sĩ Vưu Tích Âm đã đăng 

tải trong các báo ở Trực Lệ, Phụng Thiên, Bắc Kinh, Tân (Thiên Tân), 

Lỗ  (Sơn  Đông),  Biện  (Khai  Phong)  cho giới quân nhân biết để họ  gởi 

thư thỉnh An Sĩ Toàn Thư hầu mong tiêu diệt kiếp họa. Trách nhiệm gởi 

sách đều giao cho những người tại các tỉnh ấy lo liệu chuyện gởi tặng. 

May là các cư sĩ ở những tỉnh [nhận trách nhiệm] biếu sách sẽ lo [gởi] 

năm ngàn bộ, tự mình chỉ phải lo hơn một ngàn bộ, hơn bốn ngàn bộ kia 

để tùy tiện kết duyên. 

Thoạt  đầu,  Quang  muốn  gởi  cho  Đốc  Quân,  Tỉnh  Trưởng  các  tỉnh 

mỗi người một trăm bộ. Chỉ mình Tỉnh Trưởng Thiểm Tây là chịu trách 

nhiệm  một  ngàn  bộ,  Đốc  Quân  tỉnh  Chiết  Giang  năm  trăm  bộ,  Tỉnh 

Trưởng [tỉnh ấy] một trăm bộ, chẳng gởi nữa thì vẫn có dư sách. Do ông 

Tích Âm lo cái họa chiến tranh sắp xảy ra nên càng gấp rút, phân tán hết 

số sách ấy trong giới quân nhân mấy nơi. Hơn nữa, ông Tích Âm có một 

trăm bộ, Quang có khoảng năm sáu trăm bộ, và ông Lưu một trăm bộ, 

ông Hoàng hai trăm  bộ, và ba bốn người bạn nữa của Quang giữ tổng 

cộng hơn một ngàn bộ, gộp lại cũng được hơn hai ngàn bộ. Tính dùng 

hơn sáu ngàn bộ sách ấy làm công cụ tiêu diệt tai họa chiến tranh. Nếu 

Phật, trời gia bị, chắc sẽ chuyển biến ngấm ngầm. Dẫu như Quang chẳng 

có  đức  hạnh  khó  thể  cảm  thông  thì  cũng  giảm  bớt  được  sự  khốc  liệt! 

Quang thường nói:  “Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế 

 gian lẫn xuất thế gian dùng để bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh”. 

Nay nước loạn, dân khốn cùng, tình hình sau này khó thể tưởng tượng 

được đều là do những người đang cầm quyền chẳng biết nhân quả mà ra! 

Kế sách trong hiện thời ngoại trừ việc đề xướng cho nhân quả được sáng 

tỏ thì dẫu là thánh nhân cũng chẳng biết [xoay sở ra] làm sao, huống gì 

216

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

bọn vô tri vô thức chúng ta? Vì thế, đem những lời khuôn phép của tiền 

nhân  để  làm  hướng  dẫn  cho  tương  lai  của  cõi  đời  này,  tuy  chẳng  thể 

khiến  cho  mọi  người  đều  tuân theo,  cũng  chẳng  đến nỗi không  một  ai 

chẳng chịu nương theo. Chỉ có cách này là có thể ngầm giúp cho quốc kế, 

dân sanh. Đây là chuyện ông Tích Âm và Quang miệt mài cầu viện các 

bậc quân tử, mong được tán thành, hỗ trợ để cuối cùng có hiệu quả thật 

sự. 

Các hạ gương trí treo cao, chẳng tiếc hơi sức khuyên lơn, phát khởi, 

do công đức ấy sẽ vãng sanh Thượng Phẩm, hầu hạ đức Từ Phụ Di Đà, 

kề cận Quán Âm, Thế Chí, cùng vào Sa Bà tùy loại hiện thân để độ thoát 

hết  thảy!  Quang  nói  lời  này  chẳng  phải  là  dối  trá,  các  hạ  chỉ  nên  giữ 

vững  mười  sáu  chữ  của  ngài  Triệt  Ngộ   (“thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm, 

 dùng  tín  nguyện  sâu,  trì  danh  hiệu  Phật”)  thì  ngàn  phần  ổn  thỏa,  vạn  phần 

thích đáng vậy! 



3)  Năm  xưa,  ông  Tiền  đến  núi  này,  được  một  phen  gặp  gỡ.  Mùa 

Xuân năm ngoái Văn Sao in xong, tôi gởi thơ nhờ Trương Vân Lôi tặng 

cho ông ta một bộ. Sau đấy, nhận được thư của Vân Lôi báo ông ta đã 

mất rồi, khôn ngăn than thở cảm khái! Mạng người vô thường, phải tính 

sẵn  kế  quay  về  chắc  chắn!  Ông  ta  đã  phát  tâm  in  tặng  Nhất  Hạnh  Cư 

Tập172, chắc là do thiện tâm ấy sẽ vãng sanh Cực Lạc. Nếu không, chủng 

tử Tịnh nghiệp đã gieo sâu rồi, khi tái sanh chắc chắn sẽ thâm nhập pháp 

môn này! Các hạ túc căn sâu dầy, có thể đem phú quý, học vấn, tập khí 

trên toàn thân bỏ hết xuống được, hằng ngày dùng sáu chữ hồng danh Di 

Đà để làm cảnh buộc tâm, lại dùng Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, Phát 

Bồ Đề Tâm Luận của ngài Thiên Thân v.v… để phấn chấn tinh thần, mở 

rộng  chí  nguyện,  trong  hiện  tại  đã  hiểu  tâm  đạt  gốc,  lâm  chung  mau 

chóng lên Thượng Phẩm là điều đương nhiên có thể đoán trước được! 

Vô thỉ luân hồi đến nay chấm dứt. Một đằng do vui, một đằng do sợ nên 

chẳng tiếc sức hiện thân thuyết pháp để phổ độ hết thảy những kẻ hữu 

duyên. Bộ An Sĩ Toàn Thư do ông Giang Khiêm đề xướng có thể được 

lưu truyền rộng khắp cũng là do lòng chân thành tán dương của các hạ 

cảm vời ra. 

172 Nhất Hạnh Cư Tập: Tác phẩm của Bành Thiệu Thăng, nội dung bao gồm những bài nhận 

định và văn chương nhằm phát huy yếu chỉ Tịnh Độ Tông rất tinh diệu. Năm Càn Long 50 

(1785), ông Bành ngụ tại Văn Tinh Các ở Tô Châu, tu Nhất Hạnh tam-muội, chuyên tâm 

niệm một đức Phật, do vậy gọi chỗ mình ở là Nhất Hạnh Cư. Vì thế, tổng tập những trước 

tác có liên quan đến Phật giáo của ông được đặt tên là Nhất Hạnh Cư Tập. 

217

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



4)  Hiện  thời,  Tăng  phần  nhiều  ngu  muội,  tầm  thường,  chẳng  thể 

hoằng  dương,  xiển  phát  sự  nhiệm  mầu  của  đạo  khiến  cho  hết  thảy  kẻ 

gian muốn mượn công để lợi tư, mưu đoạt Tăng sản. Họ đặc biệt mượn 

cớ mở trường học hòng hủy chùa đuổi tăng, đến nỗi người suốt đời cẩn 

thận là ông Vương Thiết San173 thuận theo lời cầu thỉnh của họ, thốt lời 

khen ngợi là [làm như vậy] chẳng hại gì đến pháp, lại hợp tình mọi lẽ, đã 

cẩn thận suy xét châu đáo, thỏa đáng, thật đáng khâm phục, ra lệnh cho 

các huyện trong cả tỉnh Giang Tô tuân hành xử lý. Chẳng ngờ ông Thiết 

San lại lầm lẫn, ngạo ngược đến tột cùng như thế! Nếu thi hành lệnh ấy, 

chắc chắc các tỉnh sẽ đua nhau bắt chước theo. Đốt cả rặng Côn Luân,174

ngọc lẫn đá đều cháy, có khác gì đời Tam Vũ175 diệt Phật đâu? Nhưng 

trong đời Tam Vũ, cao nhân như rừng, dẫu gặp cảnh nguy ách tạm thời, 

173 Vương Thiết San là tỉnh trưởng tỉnh Giang Tô thời ấy. 

174 Côn Luân là một rặng núi lớn ở phía Tây Trung Quốc, dài đến 2.500 km, chạy từ cao 

nguyên Pamir đến tận tỉnh Thanh Hải. Núi vừa cao vừa rộng, nên được người Trung Hoa 

thần thánh hóa, coi như là chỗ thần tiên ở, vương cung của Tây Vương Mẫu (bà chúa tiên) 

nằm trên ngọn núi này. Tương truyền, trên núi có rất nhiều ngọc quý ẩn ngầm trong đá. 

175 “Tam Vũ diệt Phật” là ba lần chánh quyền hủy diệt Phật giáo trong lịch sử Trung Hoa do 

Bắc Ngụy Thái Vũ Đế (408-452), Châu Vũ Đế (543-578) và Đường Vũ Tông (840-846) chủ 

trương. Về sau này lại còn Châu Thế Tông (921-959) nhà Hậu Châu hủy diệt Phật pháp một 

lần nữa nên sử thường gọi là  “Tam Vũ Nhất Thế chi họa”.  Nghe lời Tư Đồ Thôi Hạo và đại 

sĩ Khấu Khiêm Chi, Ngụy Thái Vũ Đế đàn áp Phật giáo. Năm Thái Bình Chân Quân thứ bảy 

(446), vua hạ lệnh xử tử các sa-môn ở Trường An, phá hoại hết thảy kinh tượng. Không lâu 

sau vua bệnh chết, con là Văn Thành Đế lại phục hưng Phật giáo. Châu Vũ Đế nhà Bắc Châu 

tin lời sàm tấu của các đạo sĩ Trương Tân và Vệ Nguyên Tung, có ý phế Phật. Lúc ấy các vị 

Chân Loan, Đạo An, Tăng Miễn ra sức biện hộ nên chưa phế bỏ. Đến năm Kiến Đức thứ hai 

(573), vua hạ lệnh phế bỏ cả Đạo giáo lẫn Phật giáo, hủy hoại kinh tượng, buộc tăng sĩ, đạo 

sĩ hoàn tục, chỉ giữ lại hai trăm đạo sĩ có danh tiếng ở Trường An. Năm Kiến Đức thứ sáu 

(577) vua băng, Phật giáo mới lại phục hưng. Thời Đường Vũ Tông, bọn Tể Tướng Lý Đức 

Dụ v.v... chủ trương bài Phật. Nghe lời sàm tấu của bọn chúng, cũng như do tham lam, muốn 

chiếm đoạt Tăng sản, năm Hội Xương thứ năm (845), vua hạ chiếu chỉ giữ lại bao nhiêu đó 

chùa và chừng ba trăm Tăng, còn lại đều hủy bỏ, buộc Tăng ni hoàn tục, đem tượng Phật, 

chuông, khánh đúc thành tiền đồng, nông cụ… Sử gọi là Hội Xương Pháp Nạn. Năm sau, 

vua chết, Tuyên Tông lại phục hưng Phật giáo. Trong số những ông vua bạo ác này, Châu 

Thế Tông (Sài Vinh) nhà Hậu Châu là hung hăng nhất. Năm Hiển Đức thứ hai (955), vua 

thực hành chánh sách bài Phật để có tiền trang trải chiến tranh. Vua hạ chiếu phế bỏ tất cả tự 

viện  (sử  ghi  là  ba  vạn  ba  trăm  ba  mươi  sáu  ngôi  chùa),  hủy  hoại  tượng  Phật,  tịch  thâu 

chuông, khánh, bạt, linh để đúc tiền, sung công toàn bộ điền sản của nhà chùa. Lúc ấy, ở 

Trấn  Châu  có  tượng  Quán  Âm  bằng  đồng  rất  linh  thiêng,  nên  tuy  chiếu  chỉ  ban  xuống, 

không ai dám phá hủy. Vua nghe vậy, đích thân đến chùa, cầm búa đập vào ngực tượng Phật, 

mặc cho người xem run sợ. Năm Hiển Đức thứ sáu (959), vua lên miền Bắc đánh nhau, tự 

nhiên ngực mọc ra mụn nhọt độc rất to, đau đớn không chịu nổi, mất trên đường hành quân. 

Triệu Khuông Dẫn thừa cơ chiếm binh quyền lập ra nhà Tống, nhà Hậu Châu diệt vong. 

218

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

rốt cuộc lại phục hưng lớn lao! Nếu nay thực hành theo lệnh ấy thì Phật 

pháp diệt vong chỉ còn là chuyện thời gian! 

Cư sĩ túc nguyện rộng sâu, hạnh trong hiện đời thuần dốc, gặp phải 

chánh sách sai lầm này, dám mong chẳng tiếc hơi sức, nêu cặn kẽ lẽ lợi - 

hại với Đốc Quân, Tỉnh Trưởng và [chỉ ra] điều lệnh do Đại Tổng Thống 

đã  ban  hành  năm  ngoái.  Nếu  thủ  tiêu  được  lệnh  này  thì  may  mắn  chi 

bằng! Nếu họ không nghe, vẫn mong ông khẩn cầu lệnh sư là tiên sinh 

Phùng Hao Am176 và  tiên  sinh  Trương  Quý  Trực  cùng  ra  tay  cứu  viện 

ngõ hầu [lệnh ấy] chẳng trở thành sự thật. Quang một là không có môn 

đình, hai là không quyến thuộc, lại do tuổi xế bóng rất gần, có gì mà phải 

lo lắng, nhưng vì trong lúc này lòng người chìm đắm đã đến cực điểm, 

đạo đức, nhân nghĩa xem nhẹ như mảy lông, pháp luật, hình phạt, chánh 

lệnh trọn chẳng kiêng nể! Nếu có thể xương minh đạo nhân quả luân hồi 

báo ứng ba đời của đức Như Lai thì dù là kẻ đại gian cực ác cũng chẳng 

đến nỗi trọn chẳng có một niệm kiêng sợ quả báo đời sau, gột rửa cái 

tâm khi trước. Quang thường nói:  “Nhân quả là phương tiện lớn lao để 

 thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng 

 sanh”. 

Đời lắm kẻ có cái nhìn thiển cận, phải biết: Từ địa vị phàm phu cho 

đến khi thành Phật đều chẳng ra ngoài nhân quả. Nếu hiểu sâu nhân quả 

thì người bậc thượng liền minh tâm kiến tánh, đoạn Hoặc chứng Chân, 

kẻ bậc hạ cũng có thể sửa lỗi làm lành, mong thành thánh, thành hiền, có 

ích lớn lao cho thế đạo nhân tâm! Trong lúc chế độ quân chủ bị phế bỏ, 

Nho giáo suy vi này, chẳng dùng Phật pháp để giúp cho việc cai trị là đã 

đánh mất thời cơ, huống hồ lại miệt mài lấy chuyện hủy chùa đuổi Tăng 

làm nhiệm vụ cấp bách? Họ bèn nói: “Tăng đều tầm thường, ngu muội, 

hoàn toàn vô ích cho nước, cho dân”, nào biết một khi lệnh ấy được thi 

hành, dù có vị Tăng chân tu thực sự tu tập cũng sẽ bị xếp vào loại đáng 

xua đuổi. Ấy là muốn giữ gìn mạng mạch của quốc gia, nhưng lại đoạn 

mạng căn trước! Cái tội của Vương Thiết San ngập tràn hư không mười 

phương. Kẻ do lệnh của Thiết San mà làm chuyện này thì tội cũng chẳng 

176 Phùng Hú (1843-1927), tự là Mộng Hoa, hiệu Hao Am, về già thường xưng là Hao Tẩu, 

hay Hao Ẩn, người huyện Kim Đàn, tỉnh Giang Tây, đỗ Tiến Sĩ năm 1886, làm quan đến 

chức Án Sát Sứ tỉnh Tứ Xuyên và Tuần Phủ tỉnh An Huy. Sau Cách Mạng Tân Hợi (1911), 

ông về sống tại Thượng Hải, chuyên tâm về văn chương, tham dự biên soạn bộ Giang Nam 

Thông Chí, trước tác nổi tiếng nhất là bộ Mông Hương Thất Từ. Do có danh phận và đạo 

đức, ông rất được những người có chức quyền tỉnh Giang Tô thời ấy coi trọng. 

219

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

khác gì Thiết San! Một kẻ đui dẫn lũ mù kéo nhau vào hầm lửa, chính là 

nói về Thiết San đấy! 



5) Nhận được thư, khôn ngăn cảm kích, an ủi. Lời các hạ nói hoàn 

toàn phù hợp lời của ông Ấu Nông. Nghe nói đã phái hòa thượng Diệu 

Liên liên lạc các vị Tăng thủ lãnh các nơi để bẩm báo, trình bày. Nói lý 

hãy nên thấu triệt, giọng điệu đừng nóng nảy, kích động, quả thật là lời 

bàn định chí lý! Quang cũng đã trình bày đại lược ý này với ngài Diệu 

Liên. Phàm mọi chuyện đều nên ngăn ngừa thói tệ lưu hành trước khi nó 

được tiến hành. Các hạ nói mượn chùa làm trường học thì mỗi năm phải 

trả tiền thuê, cách ấy rất hay, nhưng chẳng biết cái tệ sẽ vô cùng! Đầu 

đời Nguyên, đạo sĩ ở nhờ chùa Tăng, phong trào ấy đã dấy lên thì gần 

như không sao cấm đoán được  (vùng phụ cận kinh thành, đạo sĩ chiếm hơn ba 

 trăm ngôi chùa, những nơi xa càng nhiều nữa).  Về sau, do Tăng tâu lên phản 

bác, [Thanh] Thế Tổ (Thuận Trị) hạ lệnh bắt trả lại, chỉ trả được một nửa, 

nhưng sản nghiệp phần nhiều đã bị họ trộm sẵn mất rồi! Có thể lấy đó 

làm gương! 

Nói chung, kẻ làm chuyện ấy, trước hết đã sẵn lòng mưu mô chiếm 

đoạt tài sản của Tăng, kết bè kéo đảng những kẻ đồng lòng để đánh phá 

người khác ý kiến, do muốn được lợi riêng nên thế lực mạnh mẽ khôn 

ngăn!  Chữ  Mượn  và  chữ  Đổi,  tuy  danh  khác  nhưng  quả  thật  là  cùng 

nghĩa! Các hạ là bậc quân tử đức dầy, chưa xét kỹ người đời nay ngụy kế 

đa đoan. Nhưng pháp đạo hưng thịnh hay suy vong cố nhiên có số vận 

nhất định, đương nhiên Quang và các hạ phải tận hết phận sự của con 

người trước, rồi sau hãy nghe theo mạng trời! 



6) Nhận được thư khôn ngăn cảm kích. Nếu thi hành chuyện ấy ắt 

pháp đạo bị diệt mau chóng. Nếu không do các hạ, Trúc Trang, Ấu Nông 

v.v… dốc  hết  sức  chống  đỡ  sẽ  không  thể  nào  tưởng  tượng  được!  Bọn 

Viên  -  Đường177 chắc  là  bè  lũ  muốn  diệt  Phật  pháp xưa kia,  nhưng do 

cao nhân như rừng, không cách gì ra tay tàn độc hòng thỏa ác nguyện, 

do nguyện lực xưa kia nên mới có cử chỉ ấy. Nhưng Phật trí soi xét thời 

177 Viên ở đây là Viên Thế Khải, Đường là Đường Thiệu Nghi. Họ Viên từng làm Tổng Lý 

Nội Các Đại Thần của nhà Thanh. Về sau, khi nhà Thanh bị lật đổ, nhờ mưu mẹo, ông ta 

nắm giữ quyền lực lớn, trở thành Đại Tổng Thống, rồi sau đó, tự xưng là hoàng đế, lấy niên 

hiệu là Hồng Hiến. Họ Đường là bạn thân của họ Viên, từng giữ chức Quốc Vụ Tổng Lý 

(gần như Thủ Tướng). Do ông ta được đào tạo từ trường đại học Tin Lành của Mỹ nên mang 

tư tưởng bài xích Phật giáo rất mạnh, còn họ Viên thì sẵn lòng gian manh, giảo hoạt, muốn 

thừa cơ chiếm đoạt tài sản của Phật giáo để thực hiện những mưu đồ đánh gục đối thủ chính 

trị, rốt cục, ông ta vẫn bị lật đổ. 

220

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

cơ, biết có kẻ muốn diệt Phật pháp, nên bèn sắp đặt sẵn khiến cho những 

vị  phá  hoại  ma  lực  kia  sanh  nhằm  thời  này.  Chẳng  những  pháp  đạo 

không bị ngăn trở, lấn át, mà có thể còn chuyển được tâm ma của chúng, 

bèn tin tưởng hướng theo Phật pháp, hòng chúng tự biết Phật Tánh sẵn 

có, do vì trái trần hiệp giác khiến cho chính mình bị tổn hại. Nay đã biết 

rồi thì trái trần hiệp giác, chuyển lòng mong muốn tự hại trước kia thành 

tự vệ thì ở mức độ nông cạn sẽ là đổi ác tu lành, gieo phước nhân thiên, 

còn ở mức độ sâu xa thì sẽ đoạn Hoặc chứng Chân, đích thân đạt được 

quả  Niết  Bàn.  Như  câu  nói :  “Phật  pháp  như  Chiên  Đàn  hương,  hoặc 

 phụng trì, hoặc tiễn đạp, giai đắc hương khí sở huân, nhi đồng nhất khí 

 vị dã”  (Phật pháp như hương Chiên Đàn, dù nâng niu hay giày xéo đều 

được mùi thơm ướp đượm, có cùng một khí vị). Quang nguyện khi ba vị 

thành Phật, sẽ đích thân làm hàng đệ tử hộ pháp phụ chánh tồi tà178 [cho

ba  vị]  hòng  báo  đáp  ân  đức  ngày  nay.  Ngay  khi  họ  Viên,  họ  Đường 

thành Phật, [Quang cũng nguyện] giống như thế ngõ hầu toàn bộ ma giới 

biến thành Phật giới, cùng chứng Chân Như Pháp Tánh, cùng trọn vẹn 

Chủng Trí mới thôi! 



7) Hôm qua nhận được thư của ngài Diệu Liên và lời phê của Tỉnh 

Trưởng, biết chuyện ấy bị tiêu diệt triệt để, cảm động, hổ thẹn khôn sánh. 

Trộm  nghĩ  chuyện  này  nếu  không  có  các  hạ  và  ông  Trang   (Tư  Giam), 

Tưởng  (Trúc Trang), Vương  (Ấu Nông) ba vị dốc hết sức duy trì, sợ rằng 

chẳng triệt tiêu được! Hôm qua đã gởi thư cho Trang cư sĩ, gởi kèm theo 

lời phê, mong giao cho Bộ Trưởng Nội Vụ lưu hành. Sau này, nơi khác 

có sự tình như vậy trình lên bộ thì mong hãy căn cứ vào Điều Lệ Quản 

Lý Chùa Miếu để bác đi, không chấp thuận, ngõ hầu chẳng đến nỗi nếu 

không có người chống đối sẽ trở thành sự thật! Dẫu có người chống đối 

nhưng do vậy cũng phải uổng phí tâm lực. Pháp vận thông suốt hay bế 

tắc chắc chắn đã có số vận nhất định, nhưng chư Phật, Bồ Tát đã sớm 

biết sẵn. Vì thế, khiến cho các vị ở đúng vào địa phương này, gặp đúng 

dịp này dốc sức duy trì, ngõ hầu ngọn lửa đốt đồng liền bị dập tắt ngấm! 

Nguy hiểm cùng cực, may mắn cùng cực! 

8) Vụ án của hội Giáo Dục đã giải quyết xong trọn vẹn toàn là nhờ 

các hạ và Trúc Trang, Ấu Nông ba vị ra sức xoay chuyển khiến cho Tỉnh 

Trưởng  và  bộ  Nội  Vụ  đều  tuân  theo  Điều  Lệ  Quản  Lý  Chùa  Miếu  để 

thực hiện sự bảo vệ. Lời phê của Tỉnh Trưởng đã xét đến cả hai mặt, trọn 

chẳng tổn thương đến phương diện tình cảm của hội Giáo Dục lại còn 

178 Phụ chánh tồi tà: Giúp cho điều chánh, đập tan điều tà. 

221

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

tận lực lập cách ngăn ngừa, đề phòng để họ khỏi vượt luật được! Có thể 

nói dốc trọn thâm tâm hộ pháp khiến cho người khác cảm kích, bội phục 

vô ngằn! 

9) Các hạ đặt tên chùa là Pháp Vân, dụng ý rất sâu. Trộm nghĩ Pháp 

Vân Tự đã trở thành đạo tràng từ thiện bậc nhất của Giang Nam, hãy nên 

hành riêng một pháp chẳng giống với các nơi. Một là chẳng thế độ, hai là 

chẳng truyền pháp179. Tất cả trụ trì chỉ chọn lấy người hiền, chẳng cần 

biết là Lâm Tế, Tào Động, Thiên Thai, hay Hiền Thủ! Chỉ cần dốc lòng 

tin tưởng pháp môn Tịnh Độ, ngôn hạnh tương ứng là được rồi! Trụ Trì 

luận theo số thứ tự, chứ không tính theo thế hệ180. Ấy chính là đạo tràng 

đại  công  vô  tư,  chứ  không  như  những  nơi  truyền  cho  [đệ  tử]  thế  độ, 

truyền cho pháp đồ, dính vào phạm vi chuyên trọng riêng tư vậy! 

10) Tiên sinh Trần Kiếm Đàm tin nhân quả, tính muốn nêu rõ [nhân 

quả], nhưng lại không chịu niệm Phật, ấy chính là tập khí của văn nhân! 

Thuở trước, tổ Huệ Viễn do thấy Đào Uyên Minh181 bụng dạ trống rỗng, 

khoảng khoát, có thể học đạo, liền mời dự vào Liên Xã. Nhưng ông ta 

lấy rượu làm tánh mạng, biết Phật môn cấm rượu, chẳng dám nhận lời 

mời, nên nói: “Cho tôi uống rượu thì tôi đến”. Tổ Huệ Viễn tâm đại từ bi 

bèn chấp nhận. Ông ta đến niệm Phật được ba ngày, cau mày bỏ đi, do 

chỉ có thể buông xuống, chẳng thể đề khởi. Như bọn ông Kỷ Văn Đạt, 

Viên Tử Tài182 đều cùng một bệnh. Họ Kỷ, họ Viên khá tin tưởng nhân 

179 Thế Độ: Thế là cạo tóc, xuống tóc. Thế Độ tức là thâu nhận đệ tử xin xuống tóc, xuất gia 

làm tăng. Truyền pháp ở đây có nghĩa là thâu nhận môn đệ xuất gia tạo thành pháp phái, 

môn đình riêng. 

180 Ý nói: Chọn người có tuổi hạ (Tăng lạp) cao, đạo cao đức trọng làm Trụ Trì chứ không 

truyền theo thế hệ truyền thừa. Chẳng hạn, khi một vị Trụ Trì đã mất hoặc xin thoái hưu, sẽ 

chọn trong số những vị có tăng lạp cao, có đức hạnh làm vị Trụ Trì kế tiếp, chứ không chọn 

trong số những vị xuất gia tuổi tuy còn trẻ, nhưng do là đệ tử của sư phụ những vị trưởng lão 

trong chùa nên thuộc thế hệ trên, đứng vào hàng sư thúc, sư bá của những vị tôn túc lớn tuổi 

ấy. 

181 Đào Uyên Minh (365-427), tên thật là Đào Tiềm, Uyên Minh là tên tự. Có thuyết lại nói 

ông ta vốn tên thật là Uyên Minh, tên tự là Nguyên Lượng, sau sang đất Tống bèn đổi tên 

thành Đào Tiềm. Từ đời Đường, do kỵ húy Đường Cao Tổ (Lý Uyên, cha Đường Thái Tông) 

nên Đào Uyên Minh thường bị viết trại thành Đào Thâm Minh hoặc Đào Tuyền Minh. Ông 

Đào tự xưng hiệu là Ngũ Liễu Tiên Sinh, vốn là người xứ Tầm Dương (nay thuộc huyện 

Cửu Giang, tỉnh Giang Tây) là một nhà văn học lỗi lạc thời Tấn, có rất nhiều bài thơ được 

truyền tụng trong đời. 

182 Kỷ Văn Đạt (1724-1805), tên thật là Kỷ Quân, tự Hiểu Lam, thụy hiệu là Văn Đạt, người 

huyện Hiến, tỉnh Hà Bắc, rất thông minh, văn tài lỗi lạc, làm quan đến chức Lễ Bộ Thượng 


Thư Hiệp Biện Đại Học Sĩ thời Càn Long, rất được vua hâm mộ. Ông chính là người làm 

công tác Tổng Toản Tu (tổng biên tập) bộ Tứ Khố Toàn Thư Hội Yếu. 

222

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

quả, thường hay ghi chép sự thật cảm ứng trong Phật pháp, nhưng đều 

chưa từng lắng lòng nghiên cứu, nên những lời luận định phần nhiều đều 

là bàn về chuyện thực hành bề ngoài. Ông Viên thoạt đầu báng Phật, về 

sau  lại  tin  Phật,  tuy  tin  nhưng  chẳng  thể  nghiên  cứu,  tu  trì,  đó  gọi  là 

“thông minh văn tự chướng”. Ông Trần sẽ có ngày thiện căn phát hiện, 

chưa chắc đã suốt đời như thế. 

Nay đã có lá thư gởi cho cư sĩ Cố Hiển Vi hồi năm ngoái  (đã chép 

 trong Văn Sao Chánh Biên, quyển hai), tòa soạn báo Chi Giang in ra, đem gởi 

đến, xin hãy xem để làm trò cười. [Sở dĩ có] lá thư ấy là vì bạn ông Cố là 

Phan  Thừa  Ngạc   (hai  vị  đều  là  người  Tô  Châu,  ông  Cố  là  Tây  Tân183 của  ông 

 Hoàng Đạo Doãn ở Ninh Ba, quy y với pháp sư Đế Nhàn), rất thân với ông Cố; 

ông Cố khuyên ông Phan niệm Phật, ông ta viết thư vặn ngược lại, bảo 

rằng chẳng thể sanh lòng tin, càng thêm ngờ vực! Ông Cố gởi thư ấy cho 

Quang, xin Quang hãy đả phá. Quang đem thư gởi lại, bảo đừng giao thư 

[cho ông Phan xem]. 

Ông Cố liền gởi thư [cho ông Phan]:  “Lời em chẳng thể khiến cho 

 anh tin được, chẳng thể đoạn lòng nghi của anh; do vậy, đã xin được thư 

 của  vị  pháp  sư  X...  Thư  ấy  đã gởi  tới,  nhưng  lời  lẽ  [trong thư] chẳng 

 khiêm tốn mảy may, nói thẳng tuột không úp mở, chẳng hề kiêng kỵ, sợ 

 sẽ gây đụng chạm, nên chẳng dám gởi” . 

Ông ta nói: “Bệnh tôi đã sâu, chẳng phải là thuốc hung bạo như cọp 

sói sẽ chẳng trị được. Càng chẳng kiêng dè càng hay, hãy gởi gấp đi”. 

Ông Cố liền gởi đi, tâm ông Phan bội phục, bèn quy y với pháp sư Đế 

Viên Tử Tài (1716-1797), tên thật là Viên Mai, hiệu Tử Tài, bút hiệu Tùy Viên Lão Nhân, 

người Hàng Châu, tỉnh Chiết Giang. Từng ra làm quan, nhưng do tính tình phóng khoáng 

bèn từ quan, trở về sống trong núi Tiểu Thương thuộc Nam Kinh, lập ra vườn cảnh, đặt tên 

là Tùy Viên để xướng họa, ăn nhậu, trước tác và nghiên cứu ẩm thực. Ông làm thơ rất hay, 

văn chương rất ưu nhã. Ông lại soạn riêng một cuốn sách ghi chép những món ăn ngon và 

cách nấu nướng chúng đặt tên là Tùy Viên Thực Đơn. Cuốn sách này cho đến tận giờ vẫn 

được  coi  là  một  trong  những  tác  phẩm  nổi  tiếng  về  nghệ  thuật  ẩm  thực  cổ  Trung  Quốc. 

Thậm chí, người Nhật còn cho dịch ra Nhật ngữ và tái bản nhiều lần. Cũng giống như Kỷ 

Hiểu  Lam,  họ  Viên rất thông  hiểu  và  hâm  mộ  đạo  Phật,  nhưng  do  quen thói  phóng  túng, 

thích ngâm vịnh, ăn uống, xướng họa, thù tạc nên rốt cuộc cả hai ông đều không thể nào tu 

tập được 

183 Tây Tân (vị khách ngồi ở phía Tây), còn gọi là Tây Tịch, chính là tên gọi khác của vị giáo 

sư  trong  gia  đình.  Theo  Lễ  Ký,  trong  thời  cổ,  khi  tiếp  khách,  chủ  nhà  ngồi  ở  phía  Đông, 

khách ngồi ở phía Tây. Để tỏ lòng trọng vọng thầy có công dạy dỗ cho con em mình, gia chủ 

thường dùng lễ đãi thầy như khách quý viếng thăm nên từ đó chữ Tây Tân hay Tây Tịch 

được dùng để chỉ vị giáo sư của gia đình. 

223

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Nhàn, nhưng sợ Quang ăn nói thẳng thừng nên trọn chẳng dám gởi thư 

thăm hỏi! 

Chuyện ông Trần nhập đạo hãy để từ từ chớ gấp. Ví như nhuộm vải, 

vải  càng  dày  chắc,  nhất  định  khó  bén  màu.  Nếu  bỏ  trong  vò  thuốc 

nhuộm  hơn  mười  ngày,  dẫu  chẳng  muốn  thành  màu  xanh  đậm  cũng 

không thể được! 

11)  Văn  của  Quản  Đông  Minh184 quả  thật  là  thuốc  để  trị  đúng  căn 

bệnh cho đời hiện tại. Người đọc bài văn ấy sẽ mửa ra chất độc bác nhân 

quả của bọn Trình - Châu, mà cũng có thể làm chứng cớ cho Ấn Quang 

đề  xướng  nhân  quả.  Cách  nói  của  Trình  -  Châu  là  chỉ  mong  cho  cao, 

chẳng tính đến lợi - hại. Chẳng hạn như làm lành thì coi chuyện “không 

làm gì mà làm” chính là làm lành, hễ có làm gì để làm lành thì chính là 

ác! Nếu “không làm gì mà làm” là thiện thì đấy chính là thân phận của 

bậc đại thánh nhân. Nếu không phải là thánh nhân, chỉ giữ lấy “không 

làm gì”, còn “những gì có làm” sẽ đều chẳng chịu làm! Như vậy là đã 

mâu  thuẫn  với  tông chỉ  “tự  cường  bất  tức,  triêu  càn  tịch  dịch”185 vậy! 

Chịu hiểu rõ lời ông Quản rồi phá vòng vây hãm186 thì quân tử lẫn tiểu 

nhân đều được lợi ích lớn lao. Nếu các hạ không chép ra lời chân thật 

cứu đời ấy thì trong Phật pháp nhiều kẻ chẳng tin, trong đạo Nho nhiều 

kẻ  chẳng  suy  xét,  tiền  đồ  sẽ  nguy  hiểm.  Vì  thế,  Quang  đặc  biệt  chép 

thành phần phụ lục của Văn Sao để lợi chung cho người hữu duyên. 

184  Quản  Đông  Minh  (1537-1608),  tên  thật  là  Chí  Đạo,  tự  Đăng  Chi,  người  huyện  Đại 

Thương, tỉnh Giang Tô, là một cư sĩ hữu danh cuối đời Minh, thâm hiểu sâu xa đạo Phật. 

Ông từng được Hám Sơn Đại Sư khen ngợi qua lá thư gởi cho Ngô Vận Sứ trong cuốn Mộng 

Du Tập. Ông viết nhiều về Phật giáo, thường khéo léo dẫn dụng những tư tưởng của Nho 

Gia để chứng minh Nho Học chỉ ngang với nhân thiên thừa trong Phật giáo, hướng dẫn giới 

Nho Sĩ hướng về Phật giáo. Bài văn được nói đến ở đây chính là Đa Tích Âm Đức (tích lũy 

nhiều âm đức). 

185  “Tự cường bất tức”  là một thành ngữ, dựa theo câu giải thích về tánh chất của quẻ Càn 

trích từ kinh Dịch:  “Thiên hành kiện, quân tử dĩ tự cường bất tức” . Hán Điển Thành Ngữ 

giảng:  “Trời vận hành tự nhiên, có sức mạnh mẽ, quân tử phải nên bắt chước theo đạo trời, 

 không ngừng cầu tiến, chẳng lười nhác trong bất cứ thời khắc nào”. 

 “Triêu càn tịch dịch”  cũng là một câu giải thích về tánh chất của quẻ Càn trích từ kinh Dịch: 

 “Quân tử chung nhật càn càn, tịch dịch nhược lệ, vô cữu”.  Sách Hán Điển Thành Ngữ giảng: 

 “Càn càn là không ngừng gắng sức. Tịch dịch nhược lệ là trời đã tối rồi, người quân tử vẫn 

 ôm lòng đau đáu kiêng dè, kinh sợ như luôn bận tâm vì còn có chuyện gì chưa xong. Cả câu 

 có ý nói: Người quân tử luôn gắng sức hướng thượng, tâm luôn chú ý cẩn thận, tận lực tu 

 tâm dưỡng tánh thì mới không phạm lầm lỗi”. 

186 Nho gia tin tưởng mù quáng vào lời dạy của Trình - Châu phỉ báng Phật giáo, tuy chưa hề 

đọc kinh Phật, nên Tổ ví họ giống như bị Trình - Châu nhốt chặt, không cho thoát ra ngoài 

nhìn trời cao đất rộng. 

224

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



12) Hôm qua nhận được thư, khôn ngăn kinh dị! Ông Phương Tuấn 

Sanh có thể gọi là người đã bỏ được điều khó bỏ, tuy nhiên, vẫn cần phải 

tính toán cho cuộc sống sau này của ông ta. Xin các hạ hãy mời ông ta 

đến Quán Âm Am, cùng các ngài Diệu Liên, Tâm Tịnh v.v… hỏi cặn kẽ 

xem ông ta còn bao nhiêu ruộng đất. Nếu [tất cả số ruộng đất còn lại ấy] 

có thể nuôi sống gia đình thì số ruộng nương do ông ta đã phát tâm cúng 

cho chùa Pháp Vân sẽ dùng để làm công đức cho ông ta. Nếu tất cả số 

ruộng [còn lại] ấy chẳng đủ để nuôi sống [gia đình] thì hãy nên coi số 

ruộng [đã cúng cho nhà chùa ấy] như ruộng cho chùa Pháp Vân thuê để 

cấy rẽ, mỗi năm trích ra tiền huê lợi ra bao nhiêu đó [cho nhà chùa], mặc 

lòng Pháp Vân trồng trúc, gỗ, ngũ cốc, hay rau dưa, coi như là cơ sở sản 

xuất của Viện Mồ Côi. Như vậy thì đôi bên mới đều trọn hết đạo, đôi 

bên đều được lợi ích. Nếu ông ta do bỏ ra những ruộng ấy mà không đủ 

sống thì quả thật trong tâm chúng ta hết sức chẳng thoải mái, vui sướng 

cho lắm! 

Tuy  khế  ước  [chủ  quyền  những  thửa  ruộng]  ấy  đã  giao,  phải  nên 

thương nghị như vậy thì mới chẳng phụ họ Phương một phen thực hiện 

nghĩa cử tốt lành. Nếu ngoài số ruộng ấy, ông ta vẫn còn có đủ ruộng để 

chi dụng  thì  sẽ trở  thành  vị  đại  công  đức  chủ bậc  nhất  của  chùa  Pháp 

Vân. Cần phải thỉnh đôi ba vị có đức hạnh trọng vọng đến chứng minh. 

Người ta đã lo lắng cho mình sâu đậm, thiết tha, mình cũng chẳng thể 

không lo sâu đậm, thiết tha cho người ta! 



13) Những chuyện báo ứng của việc sát sanh đã sao lục quả thật có 

thể khiến cho kẻ hiếu sát nguội lạnh cõi lòng, nhưng các tướng lãnh, sứ 

quân hiện thời chưa chắc đã chịu đọc! Nếu dự tính dành cho mai sau và 

những chỗ hiếu sanh, ghét giết chóc thì dường như lại quá hạn cuộc, bởi 

những chuyện ấy chuyên để nói với những hạng tướng lãnh, sứ quân, có 

lẽ hạng dân đen sẽ cho là chuyện chẳng liên quan gì tới chính mình. Hơn 

nữa, hàng tướng lãnh, sứ quân bạo tàn chắc sẽ nghĩ ta châm chích họ bèn 

căm ghét. Theo như ngu kiến của Quang, có lẽ nên dùng cuốn Nhị Thập 

Nhị Sử Cảm Ứng Lục của ông Bành Lan Đài187, in dưới dạng chữ nhỏ 

187 Bành Lan Đài tên thật là Hy Tốc, Lan Đài là hiệu. Ông là cháu của Bành Thiệu Thăng, 

gọi Bành Thiệu Thăng bằng chú, cũng quê ở Tô Châu, thích ăn chay từ nhỏ, đến tuổi thiếu 

niên bèn ăn chay trường suốt năm năm. Về sau do bệnh nặng, y sĩ buộc ăn thịt. Do bệnh vẫn 

không thuyên giảm, ông bèn phát tâm nghiên cứu Phật pháp, giữ Lục Trai, tụng kinh Hoa 

Nghiêm, công khóa hằng ngày luôn niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, chưa hề thiếu khuyết. Ông 

Bành Thiệu Thăng thấy tác phẩm Vãng Sanh Tập của Liên Trì Đại Sư quá giản lược nên 

muốn tiếp tục bổ sung những chuyện vãng sanh mới. Ông Bành Hy Tốc vui vẻ đảm nhiệm 

225

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

rút  gọn,  lại  thêm  vào  mấy  bài  văn  đau  lòng  rơi  lệ  để  lưu  truyền  khắp 

công lẫn tư thì lợi ích lớn lắm. Mấy đầu sách của ông Đinh Phước Bảo 

những loại nào có thể đưa vào phần Phụ Lục hãy nên in kèm vào đó thì 

quan chức, sứ quân, kẻ sĩ, dân chúng đều biết được những tấm gương tốt 

lành,  mà  không bị  khuyết  điểm  bài  xích rõ  rệt  kẻ  đương  quyền,  ngầm 

khuất phục được cuồng tâm của con cái [của họ]. 

Những kẻ đang nắm đại quyền phần lớn đều là do lúc nhỏ chưa nghe 

thấy những chuyện nhân quả báo ứng, nên trong tâm họ chỉ biết có chính 

mình, chẳng biết có người khác, chỉ cầu lợi ích cho chính mình, chẳng 

sợ hại người. Nếu như họ từ lúc bé đã biết hại người còn tệ hại hơn hại 

chính mình, vì người khác rốt cục sẽ quy về chính mình, chắc chắn họ 

chẳng chịu do những chuyện nhỏ nhặt như ý kiến [khác biệt], danh lợi 

v.v.. mà làm cho vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống. Ý của Quang 

là như thế đó, mong các hạ hãy châm chước. Cũng có thể ấn hành trước 

ba mươi bảy điều này để cứu vãn cái họa cháy mày. Để sau này đợi khi 

yên ổn rồi sẽ lại in Nhị Thập Nhị Sử Cảm Ứng Lục để làm sách khiến 

cho mọi người đều được lợi ích, khuyên khắp đồng nhân vậy. 



14) Nếu chịu bổ sung, biên tập tường tận bộ Nhị Thập Nhị Sử Cảm 

Ứng Lục tạo thành một bộ toàn thư thì thật là may  mắn cho quốc gia, 

nhân dân. Trước kia, ông Đinh Phước Bảo nói ở chỗ ông ta có sáu bảy 

loại  Nhị  Thập  Nhị  Sử  Cảm  Ứng  Lục,  hãy  nên  mượn  về,  phàm  những 

chuyện không có trong cuốn sách này, đều nên sao lục bổ sung vào. Lại 

chuyện này, thường cùng vợ là Cố Thị khêu đèn biên chép, tạo thành chín quyển, đổi tên 

thành Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. Ngày mồng Ba tháng Năm năm Càn Long 50 (1785), ông 

vừa bị sốt rét vừa bệnh lỵ, từ phòng ngủ đến thăm mẹ, hoàn toàn không đả động chuyện nhà, 

chỉ khuyên mẹ chăm chỉ niệm Phật, hẹn sẽ gặp lại mẹ nơi Tây Phương. Trước đó, ba ngày 

ông đã cho người thỉnh Trừng Cốc hòa thượng đến tận giường bịnh truyền Ngũ Giới, sám 

hối, phát nguyện. Sáng ngày 13, ông sai gia nhân treo tượng Phật, xoay giường về phía Tây, 

bảo Đăng Cốc: “Phiền thầy trợ niệm cho con”. Đến chiều, ông lâm râm niệm Phật rồi nằm 

bên hông phải qua đời, mùi hương lạ ngập thất, thọ được 33 tuổi. Vợ ông là Cố Uẩn Ngọc, 

đã qua đời trước đó, thọ 29 tuổi, trong khi bị bệnh bà đã ngồi niệm Phật qua đời. 

Nhị Thập Nhị Sử Cảm Ứng Lục là một tác phẩm trích lục từ hai mươi hai bộ sử trọng yếu 

của Trung Quốc nhằm thuyết minh chuyện nhân quả báo ứng. Nhị Thập Nhị Sử gồm Sử Ký 

Tư Mã Thiên, Hán Thư, Hậu Hán Thư, Tam Quốc Chí (xin đừng lầm với tiểu thuyết chương 

hồi Tam Quốc Chí Diễn Nghĩa của La Quán Trung. Bộ Tam Quốc Chí được nhắc đến ở đây 

do  Trần  Đào  biên  soạn  vào  đời Tây  Tấn), Tấn  Sử, Tống  Thư,  Nam  Tề  Thư,  Lương  Thư, 

Trần Thư, Ngụy Thư, Bắc Tề Thư, Châu Thư, Tùy Thư, Nam Sử, Bắc Sử, Cựu Đường Thư, 

Tân Đường Thư, Cựu Ngũ Đại Sử, Tân Ngũ Đại Sử, Liêu Sử, Kim Sử. Bành Hy Tốc sống 

vào đời Thanh, nếu sử dụng những chuyện vào thời Minh và thời Nguyên sẽ dễ bị kết tội 

“yêu thư, yêu ngôn” theo luật Đại Thanh nên ông chỉ sử dụng hai mươi hai bộ Sử nói trên để 

biên soạn tác phẩm này. 

226

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nữa,  phần  cuối  cuốn  Dục  Hải  Hồi  Cuồng  của  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư  có 

chép chuyện người biến thành súc vật và chuyện người sanh lên trời, trời 

trở thành người trích từ Nhị Thập Nhị Sử, cũng nên ghi vào thì những kẻ 

tri kiến hẹp hòi, câu nệ xem thấy ắt sẽ giật mình một phen, còn kẻ tin sâu 

nhân quả sẽ nhờ đây mà siêu thoát, bước thẳng vào Như Lai địa. 

Khổng Tử soạn kinh Xuân Thu để khen - chê hòng khiến cho loạn 

thần, tặc tử sợ hãi. Nhưng loạn thần, tặc tử thật ra đâu có sợ lời khen chê, 

bởi  chỉ  là  một  lời  gán  cho  cái  danh  xuông,  rốt  cuộc  ta  đâu  có  bị  tổn 

thương gì? Nếu đem những chuyện nhân quả cảm ứng và sự tích người 

và súc vật chuyển biến lẫn nhau trong Nhị Thập Nhị Sử mỗi chuyện đều 

sao chép ra, kèm theo lời luận định thì kẻ sẵn tánh chất làm loạn, làm 

giặc xem thấy, há chẳng sợ hãi dựng cả lông tóc, buốt thấu cả xương, rồi 

từ đấy, xoay chuyển ý niệm mưu tính cho phước báo về sau ư? Như vậy 

thì chuyện các hạ tiếp nối tâm pháp khen - chê của Khổng Tử để giáo 

hóa thiên hạ hậu thế, có ai bảo là không đúng? 



15)  Trong  niên  hiệu  Đồng  Trị  -  Quang  Tự,  pháp  sư  Ngọc  Phong 

hoằng dương Tịnh Độ, chẳng tiếc sức thừa, nhưng Ngài thường hay nói 

những  lời  cố  chấp,  ương  bướng,  khiến  cho  người  đọc  phải  đau  lòng. 

Trước kia, ông Tâm Bạch biên tập những câu nói trong Tịnh Tông  (tức 

 sách  Tịnh  Độ  Lương  Đạo)  cũng  có  tuyển  những  lời  của  pháp  sư,  Quang 

hoàn  toàn  gạt  bỏ  [những  câu  ấy]  đi,  vì  sợ  người  ta  cho  pháp  sư  Ngọc 

Phong là tay cự phách trong Tịnh Tông thì di hại chẳng nhỏ. Trong Văn 

Sao, nơi lá thư tính phúc đáp cho vị cư sĩ X…, người gởi thư dẫn lời của 

bốn  vị  Linh  Phong,  Thành  Thời,  Triệt  Ngộ,  Ngọc  Phong,  nhưng  trong 

lời đáp, tôi chẳng đề cao Ngọc Phong mà cũng chẳng chê trách, cũng là 

vì ý này. Trong lúc Mạt Pháp này, muốn cực lực đề xướng Tịnh Độ thì 

hãy nên tỏ rõ tường tận về sự lớn - nhỏ, khó - dễ giữa Phật lực và tự lực, 

cũng như nêu rõ nguyên do “thích hợp khắp ba căn, gồm thâu lợi độn” 

ngõ hầu chẳng đến nỗi toan khuyên người mà lại đâm ra làm cho người 

ta sanh hủy báng. Tiên sinh Cốc Nhân chuyên căn cứ theo Sự để hoằng 

dương, nhưng thường vướng khuyết điểm coi Sự là Lý, như giảng [câu 

kinh Vô Lượng Thọ]  “lưu kinh lại một trăm năm”  là người ta thọ một 

trăm tuổi, ấy là chỉ cho chúng sanh giới tận, kinh này mới diệt! [Giảng 

như vậy] tợ hồ cao thâm, nhưng thật ra làm cho người khác bị lầm lạc. 

Đấy gọi là “sự - lý rối loạn”, chẳng những không thể phát khởi cái tâm 

“Phật pháp khó gặp gỡ” cho người ta, mà rất có thể còn dập tắt cái tâm 

dũng mãnh tinh tấn của người khác. Nếu muốn lợi người thì có thể nói 

sách Di Đà Yếu Giải mỗi một chữ là một hạt châu! 

227

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

16) Gần đây cả nước như cuồng, bàn luận chuyện ly kỳ. May là các 

cư  sĩ  ở  Thượng  Hải  nhiệt  tâm  hộ  pháp tái  lập  duy  trì.  Chuyện  ở  Pháp 

Vân tôi đã biết đại khái, nhưng do thời cuộc bức bách, rốt cuộc chẳng 

biết kết quả ra sao? Hiện thời các cư sĩ, sa-môn, bàn bạc chỉ định mười 

bốn  người  lên  Ninh  Ba  thỉnh  nguyện.  Do  Hội  Giáo  Dục  đề  nghị  “chú 

trọng  phế  bỏ  tài  sản  của  chùa  miếu  để  mở  trường  học”,  sợ  rằng  mọi 

người đều muốn phát tài, chẳng chịu thỏa hiệp thì Phật pháp toàn quốc ắt 

sẽ bị tiêu diệt! Nếu pháp đạo chẳng đáng bị diệt ngay, ắt sẽ có Phật, Bồ 

Tát hiển hiện oai linh lớn lao để có thể duy trì mạng mạch nhà Phật. Nếu 

không, đối với Ngũ Luân của Khổng Tử họ còn chịu hoàn toàn gạt bỏ, 

huống chi là Phật giáo đồ hoàn toàn không có thế lực, há có thể chống 

đỡ chẳng bị diệt vong ư? 

 (Xét đến vụ án phế bỏ tài sản của chùa miếu để mở trường học là do Thai Sảng 

 Thu thuộc giới giáo dục huyện Đan Đồ tỉnh Giang Tô đề nghị vào năm Dân Quốc 17 

 (1928) chuyện này đã do vì [tăng chúng, cư sĩ] thỉnh nguyện nên bị thủ tiêu. Năm 

 Dân Quốc 27 (1938), người sao lục ghi chú). 

118. Thư trả lời cư sĩ Chiến Đức Khắc (hai lá thư)

 (năm Dân Quốc 26 - 1937) 



1) Pháp danh của mười chín người quy y được viết trong một tờ giấy 

khác. Khoản tiền gởi đến bất luận là tiền hương kính hay tiền quyên mộ 

để in sách đều dùng làm chi phí ấn tống cuốn Kỹ Lộ Chỉ Quy. Hiện thời 

đã sắp chữ xong, nếu bản [sắp chữ] cuối cùng gởi đến, phải đợi sửa lỗi 

xong rồi mới in ra sách. In trước ba vạn cuốn để gởi cho những người có 

tín tâm xa gần. Lần này, tính dùng hết hơn hai trăm ba mươi đồng để gởi 

đến chỗ ông hơn hai trăm ba mươi đồng tiền sách cho mỗi người đóng 

góp ấn tống ấy, mỗi người bao nhiêu đó sách, còn dư thì tùy ý chia ra 

đem biếu. 

Chuyện cầu cơ phần nhiều là linh quỷ giả mạo danh nghĩa tiên, Phật. 

Nếu người hầu cơ vốn sẵn có học vấn thì [lời giáng cơ] văn chương rộng 

lớn, dài lê thê, nói đến đạo lý thế gian còn thông suốt, chứ nếu luận về 

Phật pháp là điều chúng nó không biết, nên sẽ coi chuyện luyện đan, vận 

khí là Phật pháp, hoặc ăn trộm nghĩa lý kinh Kim Cang, nói nhăng, nói 

cuội, không thể chỉ ra con đường liễu sanh tử cho con người được. Lại 

hoặc  là  bịa  đặt  đồn  thổi,  dùng  những  lời  lẽ  loạn  xạ  thất  điên  bát  đảo, 

khiến cho kẻ vô tri tưởng là bí quyết, há chẳng đáng buồn quá sức ư? 

228

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Đối với chuyện khuyên lơn quyên góp làm những hành động tốt đẹp thì 

cầu cơ có ích, nhưng hỏi đến tu trì, nói đến Phật pháp thì lại có hại. Vì 

linh  quỷ  phần  nhiều  chẳng  thông  hiểu  Phật  pháp  nên  mù  quáng  bịa 

chuyện, hoại loạn Phật pháp, khiến chúng sanh bị lầm lạc, nghi ngờ. 

Ông Tôn Thương ở Phụng Hóa, tự là Ngọc Tiên  (tuổi chừng tám mươi), 

rất mê cầu cơ. Bảy năm trước, nói Ngọc Đế thoái vị, Quan Đế là Ngọc 

Đế mới, đã mở khoa thi. Trạng Nguyên là ông Châu X… ở Kim Hoa, 

Bảng Nhãn là Dương Chương Phủ ở Vô Tích, Thám Hoa là ông Hứa Chỉ 

Tịnh ở Bành Trạch. [Ông Tôn] gởi thư cho họ Châu, họ Châu mừng lắm, 

tuổi đã cao, tám mươi tuổi rồi vẫn tới Thượng Hải họp mặt. Ông Dương 

cũng rất tin cầu cơ, chẳng biết trả lời như thế nào, liền gởi thư cho ông 

Hứa Chỉ Tịnh, ông Hứa trọn chẳng trả lời một chữ nào. Ông ta nhiều lần 

gởi  những  bài  giáng  cơ  [cho  ông  Hứa],  nhưng  [ông  Hứa]  trọn  chẳng 

phúc  đáp.  Về  sau,  không  làm  cách  nào  được,  lại  gởi  thư  nói:  “Tôi  đã 

nhiều lần gởi sách, nhưng trọn chẳng trả lời, chắc là nghe lời pháp sư Ấn 

Quang không tin cầu cơ! Tôi từng hỏi Lã Tổ188, Lã Tổ nói: ‘Sắt ở đáy 

biển’, sao ông lại tin lời thầy ấy?” Ông Hứa vẫn không trả lời thư.  “Sắt ở 

 đáy  biển”   là  vĩnh  viễn  chìm  trong  biển  khổ,  không  có  ngày  ngoi  lên 

được. Ông Tôn đỗ Tiến Sĩ, cũng là người ưa làm lành, tri kiến như thế 

đó, chẳng thể dùng lý để khuyên dụ được. 

Thư gởi đến, đâu cần phải đặc biệt dùng giấy vàng, chỉ chớ nên dùng 

giấy  trắng  ngần  để  khỏi  bị  lóa  mắt  mà  thôi!  Nay  đem  hai  danh  sách 

người quy y và cúng tiền viết vào mặt sau lá thư gởi lại, mong rằng khi 

sách  Kỹ  Lộ  Chỉ  Quy  gởi  đến  hãy  khéo  chiếu  theo  số  tiền,  dựa  theo  ý 

188 Lã Tổ: Tên thật là Lã Nham, là một vị đạo sĩ nổi tiếng sống vào cuối đời Đường, đầu thời 

Ngũ  Đại,  được  xếp  vào  Bát  Tiên,  hiệu  là  Thuần  Dương  Tử,  tên  tự  là  Động  Tân.  Tương 

truyền, ông sanh vào cuối đời Đường, từng đi thi nhiều lần, nhưng không đậu, trong quán trọ 

gặp được ẩn sĩ Chung Ly Quyền điểm hóa bằng cách cho một cái gối, bảo kê đầu nằm ngủ. 

Lã Nham nằm ngủ, mơ thấy mình đậu Trạng Nguyên, làm quan đến tột phẩm, nắm quyền Tể 

Tướng, rồi về sau bị gian thần gièm pha, bị lôi ra pháp trường chém đầu, sợ quá tỉnh dậy thì 

ra chủ quán đang nấu nồi cháo kê vàng vẫn chưa chín. Bao nhiêu chuyện xảy ra trong năm 

mươi năm, chỉ là một giấc mộng trong mấy phút (do truyền thuyết này nên có điển tích văn 

học  “hoàng lương mộng” ). Ông Lã tỉnh ngộ, theo Chung Ly Quyền tu tiên. Lã Đồng Tân đề 

xướng nhiều biện pháp tu Nội Đan quan trọng nên rất được Đạo gia đề cao. Đến đời Nguyên, 

năm 1269, Nguyên Thế Tổ sắc phong cho Lã Đồng Tân đạo hiệu Thuần Dương Diễn Chánh 

Cảnh Hóa Chân Quân, rồi Thuần Dương Diễn Chánh Phù Hựu Đế Quân. Do Vương Triết 

(tức Vương Trùng Dương), sáng tổ Toàn Chân Giáo, tự xưng ông ta đã được chính Lã Động 

Tân  đích  thân  truyền  đạo,  xưng  tụng  họ  Lã  là  Tổ  Sư  khai  đạo,  nên  từ  đó,  Lã  Động  Tân 

thường được gọi bằng danh xưng Lã Tổ, hay Thuần Dương Tổ Sư. Tương truyền, sách Công 

Quá Cách cũng do Lã Tổ truyền dạy. 

229

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

muốn của từng người để chia ra gởi tặng. Hiện nay thời cuộc nguy hiểm, 

hãy nên dạy hết thảy mọi người đều cùng niệm Phật và niệm thánh hiệu 

Quán Âm để dự phòng. Nếu chịu chí thành thường niệm, ắt sẽ được gia 

bị. Dẫu đại kiếp khó tránh, mọi người đều chết sạch, người niệm Phật sẽ 

sanh về Tây Phương. Hoặc nếu như tín nguyện chưa đến mức chân thành, 

thiết tha, cũng phần nhiều sanh vào đường lành. Chớ nên nói:  “Chẳng 

thể tránh khỏi số kiếp, niệm chỉ uổng công thôi!” Phải biết sự sướng hay 

khổ  phải  chịu  trong  đời  này  chính  là  do  cái  nhân  thiện  hay  ác  đã  tạo 

trong đời trước chiêu cảm. Cái nhân đã gây trong đời này lại là cái nhân 

cho quả báo thiện hay ác sẽ phải hứng chịu trong đời sau! Lấy niệm Phật 

làm nhân thì sanh về Tây Phương; lấy giết, trộm, dâm làm nhân thì đọa 

trong tam đồ. Đấy chính là lý - sự nhất định. 

Sách Vật Do Như Thử189 (loài vật còn như thế) đã sửa đổi theo thứ 

tự khác, sắp xếp thành một quyển, mười bốn tấm gương [hiếu nghĩa của 

loài vật] được xếp nối tiếp nhau, đỡ tốn giấy rất nhiều. Sửa thành bản 

chữ lớn “tam hiệu tự”190,  mỗi trang mười hai hàng, mỗi hàng ba mươi 

hai chữ, sẽ in ba vạn bản. Đợi đến khi in ra sẽ gởi đến bao nhiêu đó gói 

sách.  Đây  là  do  một  đệ  tử  người  huyện  Vĩnh  Xuân,  tỉnh  Phước  Kiến, 

đang buôn bán  tại  Tân  Gia  Ba gởi  về  một ngàn  sáu trăm  đồng, phỏng 

chừng số tiền ấy đủ cho chi phí ấn tống, nhưng không đủ, phải bù thêm 

chút ít bao nhiêu đó tiền. Sách này không nói về kiêng giết, nhưng thật 

ra là sách trọng yếu về kiêng giết. Người có lòng lo cho người khác thấy 

loài vật hiếu hữu, trung nghĩa, trinh liệt, từ ái v.v… ắt sẽ bị cảm động, ai 

nấy trọn hết thiên chức của chính mình, lấy “giữ vẹn luân thường, trọn 

hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ 

các điều lành” để mong sao chẳng bị loài vật xem thường. Loài vật còn 

như thế, há ta thua kém chúng? Phải gắng sức sốt sắng thực hiện ngõ hầu 

khỏi bị hổ thẹn! Đối với lý sâu trong Phật pháp, ông Từ Bạch Phảng191 tà

-  chánh  chẳng  phân. Trong sách này  chỉ chép những  đức tốt hạnh đẹp 

của loài vật, có ích lớn lao cho đời. Quang có viết lời tựa, nếu chịu đọc 

189 Vật  Do  Như Thử là  một  tác  phẩm  tập  hợp  những  chuyện  tình nghĩa,  nhân  ái,  đạo  đức 

trong giới động vật như quạ biết tha mồi về phụng dưỡng mẹ già v.v.. Tác phẩm này do Từ 

Khiêm biên soạn vào đời Thanh. 

190 “Tam hiệu tự” là một lối in với kích cỡ chữ khá lớn, tương đương với font chữ size 32 

trong bản in bằng máy vi tính hiện thời. 

191 Bạch Phảng là tên tự của Từ Khiêm. Ông này cũng là tác giả cuốn Hải Nam Nhất Chước, 

rất mê cầu cơ. Ông này đã được Tổ Ấn Quang nhắc đến trong thư số 75, tức thư trả lời cư sĩ 

Giang Cảnh Xuân  

230

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

kỹ sẽ không mong cầu [mà tự nhiên] học thánh, học hiền, học Phật, học 

Tổ vậy! 

2)  Thư  hôm  mồng  Bảy  cho  đến  chiều  ngày  hôm  qua  là  Mười  Sáu 

mới nhận được, do ở nơi có chiến tranh, giao thông bị gián đoạn mà ra. 

Pháp danh của mười tám người xin quy y được viết riêng trong tờ giấy 

khác, mong hãy chia ra gởi đi. Hãy nên bảo bọn họ ai ấy giữ vẹn luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  ăn  chay,  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Chớ nên cầu phước báo nhân thiên, phàm phu có phước ắt tạo 

sát nghiệp! Đã tạo sát nghiệp, khó tránh khỏi sát báo (quả báo do giết 

hại), huống chi kẻ có phước chẳng phải chỉ tạo sát nghiệp ư? Do vậy, kẻ 

cầu  phước  chính  là  cầu  họa  cho  cả  mình  lẫn  người!  Người  học  Phật 

không thể không biết nghĩa này! 

Ông [Lý] Đức Minh xin mọi người niệm Quán Âm, mỗi người niệm 

mười vạn câu, phóng sanh một trăm vạn [sanh mạng] để mong tiêu diệt 

sát kiếp. Đây cũng là công đức không gì lớn hơn; nhưng hãy nên thường 

niệm Quán Âm suốt đời. Phàm những người gia nhập hội ai nấy kiêng 

giết, ăn chay thì mới là biện pháp triệt để. Nếu không, bữa nay bỏ tiền ra 

mua một số con vật đem thả, nhưng hằng ngày lại mua sanh vật về tự 

giết, hoặc là mua từ chỗ người ta giết đem bán thì vẫn là một bữa nóng, 

trăm bữa lạnh, làm sao có thể tiêu trừ sát nghiệp đời trước đời này của 

mình lẫn người cho được? Phóng sanh là cách để đề xướng kiêng giết, 

ăn chay; nếu chẳng chú trọng kiêng giết, ăn chay thì số được thả có hạn, 

số bị giết vô cùng! 

Ngày Hai Mươi Tám tháng Sáu, Quang gởi thơ cho các tờ báo, tạp 

chí tại Thượng Hải cậy đăng quảng cáo Khuyên Khắp Đồng Bào Toàn 

Cầu Cùng Niệm Thánh Hiệu Quán Âm, mỗi tờ đăng mười ngày. Bản sao 

quảng cáo ấy gởi kèm theo thư này, do chiến sự ngăn trở chẳng biết ông 

đã thấy trên báo rồi hay chưa? Lại bảo Tào Hà Kính in năm mươi vạn tờ 

truyền  đơn  rộng  bảy  tấc,  phát  cho  những  cơ  quan  Phật  học  các  tỉnh, 

chiến sự đã nổ ra, cũng khó thực hiện được ngay! Bài văn ấy chẳng chỉ 

dùng riêng trong thời chiến mà trong hết thảy mọi lúc đều dùng được! 

Ông nói đến chuyện nêu rõ sự bắt nguồn của chiến sự và đạo trọng yếu 

để tiêu diệt [chiến sự] thì Châu An Sĩ nói:  “Nhân nhân tri nhân quả, đại 

 trị chi đạo dã. Nhân nhân bất tri nhân quả, đại loạn chi đạo dã”  (Người 

người biết nhân quả là đạo để đạt thái bình lớn lao. Người người chẳng 

biết nhân quả là đường lối đại loạn vậy). Bởi lẽ, biết nhân quả sẽ xử sự 

231

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thuận theo thiên lý, ăn nói thuận theo lòng người, do đâu mà có chuyện 

chiến tranh cho được? 

Nếu  khinh  rẻ  các  thứ  hàng  hóa  của  nước  nhà,  quý  trọng  các  món 

hàng nhập cảng, tiền tài của cả nước đều bị chở hết ra ngoại quốc, đấy 

chính là “chẳng noi theo thiên lý, chẳng thuận theo lòng người” rất lớn, 

khiến cho kẻ khác dùng tiền tài của chính ta để chế tạo súng ống đánh ta! 

Do vậy, biết rằng: Những kẻ ưa dùng hàng hóa ngoại quốc đều chẳng thể 

không gánh lấy cái tội vời người khác đến đánh ta! Từ nay trở đi, hãy 

thống thiết sửa đổi lỗi trước, học theo Cam Địa192 (Gandhi) chẳng dùng 

hàng ngoại quốc, thì tiền của ít bị thất thoát, đất nước giàu mạnh. Lời lẽ 

này tựa hồ viễn vông, nhưng thật ra quan trọng tột bậc! 

Phải biết: Kẻ hiểu nhân quả khi khởi tâm làm việc chỉ sợ mắc phải 

tội khiên, ắt sẽ sốt sắng hành tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, 

sỉ”, suy  xét  cùng tột  tám  việc  “cách  vật, trí tri,  chánh tâm,  thành  ý, tu 

thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”, dẫu là trùng, kiến cũng chẳng dám 

giết. Kẻ không biết nhân quả tự giết cha mẹ, còn tự khoe công, cực lực 

đề  xướng  chuyện  biến  con  người  thành  loài  thú,  tính  làm  cho  người 

trong  cả  thiên  hạ  trọn  chẳng  khác  gì  cầm  thú  thì  tâm  họ  mới  yên  vui, 

sung  sướng!  Nhân  quả  chính  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  trị 

thiên hạ, để Phật độ thoát chúng sanh. Nếu bỏ nhân quả thì thánh nhân, 

Phật, Bồ Tát cũng không bày ra cách nào khác được! Hiện nay đã loạn 

đến cùng cực, mong tưởng cứu vãn thì phải chuyên chú nơi sự giáo dục 

trong gia đình và nhân quả báo ứng. Lúc con cái mới vừa hiểu biết, mới 

bắt đầu học nói liền đem những sự lý nhân quả báo ứng v.v… khéo léo 

khuyên dụ dần dần để un đúc, ngõ hầu chúng sẽ tin sâu nhân quả báo 

ứng chẳng sai sót mảy may. Đấy chính là căn bản để đạt đến bình trị, dứt 

192 Mohandas Karamchand Gandhi (1869-1948) là một chính trị gia và lãnh đạo tinh thần của 

Ấn Độ, có công hướng dẫn dân Ấn đấu tranh bất bạo động giành độc lập cho Ấn Độ từ tay 

Anh quốc. Ông thường được gọi là Mahatma Gandhi. Từng tốt nghiệp Luật Sư, ông đã áp 

dụng sự đối kháng hòa bình vào cuộc đấu tranh tại Nam Phi. Trong vai trò lãnh đạo đảng 

Quốc Đại Ấn Độ (Indian National Congress), với chủ thuyết bất bạo động, ông đã liên kết 

được mọi phần tử khác biệt chính kiến, tôn giáo, giai cấp trong xã hội Ấn Độ để chung sức 

tranh đấu cho nền độc lập nước nhà. Tuy thế, khi Ấn Độ giành được độc lập, do sự bất đồng 

chính  kiến  và  tranh  giành  quyền  lực  giữa  những  phe  phái  tín  đồ  Ấn  giáo  và  Hồi  giáo, 

Pakistan đòi tách khỏi Ấn Độ. Một tín đồ Ấn Giáo cuồng nhiệt thuộc nhóm quá khích Ấn 

giáo Mahsabha là Nathuram Godse đã ám sát Gandhi vì cho rằng chính ông ta đã nhu nhược 

nhượng bộ trước sự đòi hỏi phân ly của Pakistan. Gandhi từng chống đối hàng nhập cảng 

của Anh, nên đã hướng dẫn một đoàn người đi bộ ra tận biển khơi lấy nước biển làm muối 

khi  thực  dân  Anh  đánh thuế  muối,  cũng  như  tự  quay  xa,  kéo  sợi  dệt  vải  lấy  để  khỏi phải 

dùng vải nhập từ Anh. 

232

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

trừ tai nạn vậy. Đừng cho đó là chuyện viễn vông rồi coi thường thì may 

mắn lắm thay! 

119. Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên (bốn lá thư)  

 (năm Dân Quốc 25 - 1936)  

 (Lúc ấy ông ta còn chưa mê tín chuyện cầu cơ. Đọc bốn lá thư này sẽ biết trình độ 

 Phật pháp của ông Giang. Lão nhân (tức tổ Ấn Quang) đã khuyên lơn, chỉ dạy như 

 thế mà vẫn chẳng thể lãnh hội đôi phần thì đủ thấy rõ ràng [trình độ Phật học của 

 ông Giang như thế nào rồi]! Người sao lục ghi) 



1) Những điều đã nói trong thư gởi đến thật là thiết yếu, nhưng điều 

cần phải chú ý từ đầu đến cuối là nhân quả, luân hồi và giáo dục trong 

gia đình. Giáo dục trong gia đình thì mẹ dạy con là quan trọng nhất. Nếu 

lúc con cái vừa mới hiểu biết, mẹ liền đem nhân quả báo ứng và sự lý 

làm người ra giáo huấn, khi lớn lên sẽ biết tốt - xấu, chẳng bị ác đảng, tà 

thuyết mê hoặc, sẽ trở thành hiền nhân, thiện nhân. Nếu lúc nhỏ mặc cho 

nó kiêu ngạo thành thói, lớn lên không tự chủ được, sẽ ngả theo tà thuyết, 

muốn  quay  lại  đường  chánh  thì  trăm  kẻ  khó  thể  được  một!  Trong  lúc 

hiện nay, nếu chẳng lấy nhân quả báo ứng làm thuốc chuyên trị để cứu 

nước cứu dân, dù có làm gì đi nữa, vẫn chẳng có hiệu quả lớn lao cho 

được! Do bọn họ chẳng chú trọng thực hành, chỉ là dùng lời nói xuông 

bày vẽ cho xong chuyện. Nhân quả chính là cách để trị cả gốc lẫn ngọn. 

Phàm phu sơ phát tâm, Như Lai thành Chánh Giác đều chẳng ra ngoài 

nhân quả. Kẻ cuồng coi nhân quả là Tiểu Thừa rồi khinh miệt, tự tiện 

buông lung, làm ác chẳng kiêng dè, và thơn thớt nói xuông những lời lẽ 

lớn lối! 



2)  Sách  Các  Xứ  Giảng  Diễn  Lục193 (Tập  sách  ghi  chép  những  bài 

diễn giảng tại các nơi) nghe nói đã in rồi. Quang mục lực quá yếu, để 

viết gởi đi và trả lời hai lá thư này, phải dùng cả kiếng lão lẫn kiếng lúp 

mới thấy được lờ mờ; do vậy, chẳng thể can dự vào [việc giảo duyệt] tập 

sách Giảng Lục được! [Đối với danh vị] Xã Trưởng Phật Quang Xã của 

Trương Sư Từ, Quang chỉ mang tiếng xuông, chứ đối với việc giảng diễn, 

đề từ, ghi lời bạt, sức chẳng thể kham được! Bà tiết phụ họ Trương dùng 

Đại Tạng Kinh làm pháp bảo trấn môn để lợi sanh của Phật Quang Xã, 

193 Đây là cuốn sách tập hợp những bài giảng về Phật pháp của Giang Dịch Viên, do cư sĩ 

Thôi Chú Bình ghi chép lại, Trần Thự Đình giảo chánh và ấn hành. 

233

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

công đức ấy khiến cho chính bà được tăng cao phẩm sen, cháu bà ta là 

Thận Tu liền được khỏi bệnh đờm. 

Nay gởi cho Thận Tu và lệnh ái194 Hữu Trinh mỗi người một bao tro 

hương Đại Bi. Tro này đã gia trì hơn ba tháng rồi. Mỗi ngày nếu ít thì 

tụng  năm  mươi  biến,  nhiều  thì  bảy  mươi  lăm  biến.  Đựng  trong  thùng 

bánh quy to, mỗi thùng khoảng hơn mười cân195. Phỏng tính đã trì tụng 

chú Đại Bi đến sáu bảy ngàn biến. Một bao tro này có thể dùng để pha 

nước được khoảng hai ba trăm lần. Pha lần đầu nên dùng một phần hai 

mươi [lượng tro ấy] bỏ trong chén lớn, dùng nước sôi để hòa, khuấy lên, 

đợi cho chất tro lắng xuống, đem nước ấy đổ vào trong bầu hay trong 

bình, mỗi ngày uống ba lần. Hãy nên ăn chay, thường niệm thánh hiệu 

“Nam-mô  Quán  Thế  Âm”  ắt  sẽ  có  công  hiệu  thần  diệu.  Sau  khi  bệnh 

lành  hẳn  rồi,  nên  pha  ít  đi,  không  cần  phải  uống  một  phần  hai  mươi 

giống như trước nữa. Nếu không tin, không chí thành sẽ vô hiệu! 

Người phú quý lắm bệnh, một là vì chẳng chịu cất tay nhắc chân làm 

chuyện  gì,  huyết  mạch  không  thông  suốt;  hai  là  vì  ăn  nhiều  các  món 

huyết  nhục,  nếu  gặp  phải  món  có  chất  độc  thì  họa  hoạn  chẳng  nhỏ, 

không chừng bị mất mạng! Dẫu là con vật không độc, nhưng do lúc nó 

bị giết, hận tâm kết lại, nên [thịt nó] có độc tánh. Tuy chẳng có tác dụng 

giết chết người ngay lập tức, nhưng chất độc tích lại lâu ngày, ắt sẽ phát 

ra thành ghẻ, thành bệnh. Bà Trầm nhà họ Trương chịu để cho Thận Tu 

kiêng giết, ăn chay thì bệnh đờm sẽ được lành ngay! Số tro còn dư nên 

để  thờ  ở  phía  dưới  khám  thờ  Phật  hoặc  treo  nơi  cao  ráo,  sạch  sẽ,  để 

phòng khi bất ngờ cần đến và tùy tiện dùng để cứu giúp những chứng 

bệnh nguy hiểm, chớ nên khinh lờn! Chất tro đã đem dùng để hòa nước 

xong, hãy nên trộn với nước trát lên nóc nhà để tỏ lòng kính trọng. Đây 

chính  là  “nước  Đại Bi khô”196 có thể  gởi đi  phương  xa, có thể giữ lâu 

năm  được.  Ở  chỗ  ông,  nếu  không  phải  là  chứng  bệnh  cực  nguy  hiểm, 

đừng đem cho! 

194 Lệnh ái: Tiếng gọi con gái người nhằm tỏ ý tôn trọng. 

195 Cân là một đơn vị đo lường trọng lượng đã có từ thời cổ, định lượng không đồng, mỗi đời 

mỗi khác. Thời Hán một cân chỉ là 200 gr. Qua mỗi đời, Cân nặng dần lên, đến đời Thanh, 

một cân khoảng 590 gr. Hiện thời, Đài Loan quy định một cân là 600 gr, tại Hoa Lục là 500 

gr, riêng Hương Cảng là 604,79 gr. 

196 Tổ Ấn Quang thường trì chú Đại Bi vào nước, gọi là Đại Bi Thủy, hoặc trì chú vào gạo 

cho người bệnh nấu cơm ăn gọi là Đại Bi Phạn. Để tiện gởi đi xa, Tổ trì chú vào tro hương, 

để người nhận đem tro hòa nước uống, giống như uống Đại Bi Thủy vậy. 

234

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Hàng tôi tớ phần nhiều không biết tốt - xấu, làm lụng trong nhà giàu 

có hay nhà người khác, chẳng biết quý tiếc gạo thóc, vật dụng, đấy chính 

là chuyện hao phước, tổn thọ, hằng ngày chẳng biết [làm như vậy] bao 

nhiêu  lần!  Gần  đây,  nghe  ông  Tào  Tung  Kiều  nói:  “Có  một  tiên  nhân 

dựa vào thân người khác để chẩn bệnh, một bà vú thuộc một nhà giàu có 

nọ, gần như bán thân bất toại cũng đến xin xem bệnh. Bà ta chưa đến 

trước mặt, tiên nhân đã nói: ‘Ngươi khỏi đến! Ngươi phung phí cơm gạo, 

thức  ăn  của  chủ  nhân  quá  nhiều,  chẳng  bao  lâu  nữa  toàn  thân  sẽ  điên 

cuồng,  tê  liệt  mà  chết!’  Nên  đem  lời  này  kể  với  hai  cô  con  gái  [Hữu] 

Trinh và Chiêu Nga của ông để họ biết mến tiếc đồ vật của chủ nhân, 

vun bồi phước thọ của chính mình, cũng như có thể đem công đức ấy hồi 

hướng vãng sanh. 

Mấy hôm trước, ông Phí Phạm Cửu tới đây, cho biết Hiếu Nhược và 

con gái ông ta là Sán Vũ chết hết sức thê thảm. Cư sĩ Dịch Viên khuyên 

nhà họ làm công đức siêu độ, do đấy bèn bỏ ra bốn trăm đồng, đem hai 

trăm  đồng  giao  cho  Quang  để  in  sách  thí  tặng  giùm  cho  họ,  hai  trăm 

đồng nhờ Linh Nham đả Phật thất. Ngay khi ấy, liền bảo ông Trần Thự 

Đình  thuộc  Hoằng  Hóa  Xã  hãy  gởi  thư  cho  Dịch  Viên  nói  Quang  đã 

dùng hết số tiền hai trăm đồng để gởi sách cho họ Giang ngõ hầu ông ta 

tùy  cơ  thí  tặng.  Nên  gởi  loại  sách  nào  nhiều,  loại  nào  gởi  ít,  đợi  khi 

Giang cư sĩ gởi thư đến sẽ gởi đi. Dùng tiền tài của nhà họ Trương để 

làm lợi người làng họ Trương, vô cùng ổn thỏa, chẳng biết thư đã gởi tới 

hay chưa? 

Đến tối, Quang có ý lập cho Hiếu Nhược, Sán Vũ mỗi người một bài 

vị,  hai  người  tổng  cộng  là  một  trăm  đồng,  dùng  một  trăm  đồng  để  đả 

Phật thất. Tính sáng hôm sau khi ông Phí lên núi sẽ nói. Sau bữa điểm 

tâm sáng hôm sau, hỏi đến thì ông ta đã đi rồi, chẳng thể trở về trong 

một hai ngày được, chỉ đành để ông ta đi mà thôi. Bài vị ở Linh Nham 

đặt trong Niệm Phật Đường, suốt năm được Phật hiệu ngầm huân tập, so 

với những chỗ khác thờ trong căn phòng lạnh lẽo, hết sức khác biệt! Tất 

cả  mỗi  người  cúng dường ba  mươi  lăm  đồng,  không  cần  gởi đến  nữa, 

hãy dùng để chi tiêu cho Phật Quang Xã. Quang mang tiếng Xã Trưởng 

xuông, cũng chẳng thể không đem công đức của người khác để thay cho 

người khác làm chuyện công đức. 



3) Thư lần trước và một gói sách nhỏ đã nhận được rồi. Ba mươi lăm 

đồng vốn tính gởi về cho Phật Quang Xã chi dụng, hôm qua nhận được 

thư và thông báo từ ngân hàng, mới biết [thư từ trao đổi giữa] đôi bên 

235

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

đều đến trễ quá! Tới chiều, ông Thành Dực Thanh đến, nói Giang Tô bị 

thủy tai nặng nhất trong cả nước. Ông này là môn sinh của Phùng Mộng 

Hoa,  Vương  Ấu  Nông,  nhiều  năm  lo liệu  việc phát  chẩn, khá  có tiếng 

tăm. Quang bèn lấy ba mươi lăm đồng đó, lại thêm vào năm đồng, thành 

ra bốn mươi đồng, giao cho ông Thành. Ông ta hỏi biên nhận đề tên ai, 

Quang nói: “Giữa ông và tôi cần gì biên nhận?” Ông ta đáp: “Phải giao 

cho hội tính sổ”. Quang nói: “Tùy ý ông đề tên Dịch Viên hay Ấn Quang 

đều  được!”  Thư  trước  cho  biết  Phí  Phạm  Cửu  đã đi  Linh  Nham,  chưa 

gặp mặt Quang, ba hôm sau trở về, ngủ lại một đêm, sáng sớm hôm sau 

hỏi đến, ông ta đã đi rồi! Phàm mọi chuyện đều có nhân duyên, chẳng 

thể miễn cưỡng. Hết thảy tùy duyên, chớ nên bận lòng vì đó, bận lòng sẽ 

đâm ra bị mệt mỏi, cho nên chẳng bằng tùy duyên sẽ giải thoát hơn! 



4) Bài Đại Học Tụng giải thích về Quán, về Chỉ chẳng thích đáng 

lắm. Thầy Đức Sâm nói: “Đối với Tục Đế trong Tam Đế và Giả Quán 

trong  Tam  Quán  dường  như  cư  sĩ  chưa  hiểu  sâu  xa”;  do  vậy  liền  mở 

trang đầu của sách Giảng Diễn Lục đã in lần trước ra xem. Những điều 

được nói [trong trang sách ấy] tuy có đạo lý, cũng có thể dẫn dắt người 

khác tiến vào chỗ thù thắng, nhưng đối với thật nghĩa của Không và Giả, 

chưa hoàn toàn phù hợp khít khao! 

Tam Quán, Tam Đế chính là cương yếu của Phật pháp. Nói theo lý 

tánh thì gọi là Đế, Đế tức là Lý. Nói theo mặt tu trì thì gọi là Tam Quán, 

Quán tức là Tu. Chân Đế: Một pháp chẳng lập, Tục Đế: Vạn pháp trọn 

đủ! Quán cái lý nơi Chân Đế thì gọi là Không Quán. Quán cái lý nơi Tục 

Đế thì gọi là Giả Quán. Không Quán chính là quán Chân Như Pháp Tánh 

“một pháp chẳng lập”, điều này chính là cái Không “chẳng có cả Không 

lẫn  Hữu”.  Đấy  chính  là  tướng  Không  trong   “chư  pháp  Không  tướng” 

của Tâm Kinh. Chẳng những Sắc Không, Không Không, mà Bồ Đề, Niết 

Bàn cũng không, nếu có một pháp nào chẳng không sẽ chẳng thể gọi là 

Chân Không. Cái không này của Không Quán trong Tam Quán sao có 

thể hiểu là “muôn sự chẳng quan tâm, chẳng làm” cho được? Tục của 

Tục  Đế  chẳng  phải  là  tục  theo  kiểu  thô  tục  hay  nhã  tục,  mà  do  vì  tạo 

dựng, đặt bày nên gọi là Tục. Giả cũng chẳng phải là giả trong Chân - 

Giả (thật - giả), mà cũng là cái giả của sự tạo dựng, đặt bày. Phép quán 

nhằm quán lý của Tục Đế được gọi là Giả Quán vì tánh thể của Chân Đế 

là “chẳng lập một pháp” nhưng có công đức trọn đủ sáu độ, vạn hạnh, 

các  pháp  toàn  vẹn.  Đây  chính  là   “chư  pháp”  trong câu  “chư  pháp 

 Không tướng”  (tướng Không của các pháp) của Tâm Kinh, sao lại coi đó 

là  phàm  phu  cho  được?  Phàm  phu  thuộc  về  hai  đế  Khổ  và  Tập,  còn 

236

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Không và Giả đây thuộc đạo lý viên diệu của Viên giáo, Nhị Thừa còn 

chẳng có phần, huống gì phàm phu? 

Hơn nữa, trang ba mươi nói đến chuyện cậy vào tự lực, dùng tự lực 

để tu đạo, từ nhân gian sanh lên cõi trời cho đến Vô Sắc Giới Thiên, gọi 

đó là  “thụ xuất tam giới”  (vượt tam giới theo chiều dọc). Câu nói này 

cũng  không  trọn  vẹn!  Cậy  vào  tự  lực  thì  phải  đoạn  hết  sạch  Kiến  Tư 

phiền não trong tam giới, hàng lợi căn có thể đoạn được ngay trong đời 

này, còn độn căn thì trước hết phải đoạn phiền não trong Dục Giới, sanh 

lên  Sắc  Giới.  Kế  đó,  đoạn  phiền  não  trong  Sắc  Giới,  sanh  lên  Vô  Sắc 

Giới. Mãi cho đến khi đoạn hết sạch phiền não trong Vô Sắc Giới, chứng 

Chân Đế Niết Bàn, liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh vậy! Chư 

thiên trong tam giới ngoại trừ các vị đại Bồ Tát thuộc Đâu Suất Nội Viện 

 (sanh  về  Nội  Viện197 đều  là  Pháp  Thân  đại  sĩ)  và  tam  quả  thánh  nhân  thuộc 

năm tầng trời Bất Hoàn (Ngũ Bất Hoàn Thiên) là Vô Phiền, Vô Nhiệt, 

Thiện Kiến, Thiện Hiện, Sắc Cứu Cánh thì đều là người trong lục đạo 

luân hồi, chẳng thể coi sanh lên Vô Sắc Giới Thiên là đã thoát tam giới! 

Uất Đầu Lam Phất198 tu Phi Phi Tưởng Định trong núi non, lũ chim làm 

ồn, chẳng thể đắc Định, dời sang bờ biển, cá lớn trong biển đánh nhau 

chẳng thể đắc Định; do vậy, sanh phẫn hận, có ý niệm giết sạch chim và 

cá. Về sau, [ông ta tu] Định thành tựu, sanh lên trời Phi Phi Tưởng, thọ 

tám vạn đại kiếp, sau khi hết phước trời, đọa làm con phi ly (chồn bay), 

vào rừng ăn chim, xuống nước ăn cá! Vì thế, phải phân biệt sự khác biệt 

giữa chuyện sanh lên trời do y theo Phật pháp tu trì đoạn Hoặc chứng 

Chân và chuyện sanh lên trời do tu phước thế gian hay tu Thiền Định thế 

gian để người đọc chẳng đến nỗi hiểu lầm!  (Sách Giảng Diễn Lục hoàn toàn 

 do Trần Thự Đình giảo chánh, đối chiếu, lo liệu lưu thông)

120. Thư trả lời Huệ Không đại sư  

 (năm Dân Quốc 25 - 1936) 

197 Nội Viện chính là Thiện Pháp Đường của tầng trời Đâu Suất, do đại thần Lao Độ Bạt Đề 

kiến tạo, là trụ xứ của Bồ Tát Di Lặc. Tất cả các vị Phật thị hiện trong Sa Bà đều trụ tại Đâu 

Suất  Nội Viện trước  khi  giáng  sanh trong  nhân  gian.  Các  phàm  thiên  không  thể  nào  thấy 

được Đâu Suất Nội Viện. 

198 Uất Đầu Lam Phất (Udraka Ramaputra), còn được phiên âm là Úc Đầu Lam Phất, hay Ưu 

Đà La Ca La Ma Tử, là một vị tiên nhân nổi tiếng, thành tựu Phi Phi Tưởng Định, đắc Ngũ 

Thông. Khi đức Phật vượt cung xuất gia từng đến tham học với ông này. Trong kinh Niết 

Bàn, đức Phật đã cho ông Tu Bạt Đà biết về kết cục của Uất Đầu Lam Phất: bị đọa làm con 

chồn bay sau khi hưởng hết phước trời. 

237

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Chiều hôm qua nhận được thư Sư, đối với chuyện Sư đến chùa Báo 

Quốc, Quang hoàn toàn quên khuấy. Đọc thư Sư gởi đến, thấy vẫn còn 

lấy  tri  kiến  Tông  Môn  làm  chủ,  đối  với  pháp  môn  Tịnh  Độ  vẫn  chưa 

hoàn toàn tin tưởng! Do vậy, chỉ cầu tương ứng đến nỗi ma cảnh dấy lên. 

Pháp  môn  Niệm  Phật  dùng  tín  nguyện  làm  tiên  phong.  Nếu  không  có 

lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, đừng nói “không tương ứng chẳng 

thể vãng sanh”, dù có tương ứng cũng chẳng thể quyết định vãng sanh 

được! Nhất tâm bất loạn và Niệm Phật tam-muội cũng chẳng dễ gì đạt 

được. Nếu có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, dẫu chưa được tương 

ứng vẫn có thể vãng sanh, huống gì đã tương ứng! Sư chỉ biết cầu tương 

ứng, hơi có chút khí phận tương ứng, bèn sanh lòng hoan hỷ tán thán, 

đấy cũng là hiện tượng chẳng tương ứng, cho nên mới có tướng lạ lùng 

hiện ra! Người tu hành kỵ nhất là được chút ít đã cho là đủ. Được chút ít 

đã cho là đủ bèn sanh lòng thoái đọa, đấy là lý nhất định! Mong Sư chỉ 

nên nhất tâm niệm, đừng sanh nghi sợ “chẳng tương ứng sẽ không được 

vãng sanh!” Tất cả cảnh giới đều chẳng quan tâm đến, cũng chẳng cần 

biết  người  ta  chết  tốt  đẹp  hay  khổ  sở;  ngoại  trừ  chuyện  niệm  Phật  ra, 

chẳng để cho niệm thứ hai nào dấy lên. Có như vậy thì mới có thể đạt 

được lợi ích quyết định vãng sanh. 

Nếu quá sợ lúc chết gặp đủ mọi chướng ngại chẳng nên có; do vậy, 

bèn tính nhịn đói đả thất thì chuyện này nguy hiểm cùng cực. Ăn cơm no 

còn  chưa  thể  tương  ứng,  đến  lúc  đói  gần  chết  làm  sao  tương  ứng  cho 

được? Nếu cứ muốn nhịn đói đả thất, xin hãy xuống núi qua chỗ khác 

mà làm, Linh Nham nhất quyết chẳng chấp nhận biện pháp này. Sư hoàn 

toàn  noi  theo  lối  mòn  vọng  tưởng  để  cầu  tương  ứng.  Nếu  chịu  buông 

toàn bộ hết thảy vọng tưởng xuống, ắt sẽ bệnh lành, thân yên. Dẫu tuổi 

thọ  đã  tận,  cũng  sẽ  chánh  niệm  rỡ  ràng,  theo  Phật  vãng  sanh.  Người 

niệm Phật chẳng được có ý niệm [mong mỏi] đời kế tiếp, đời sau. Tâm 

vãng  sanh  của  Sư  còn  chưa  chuyên  nhất  thì  chắc  chắn  sẽ  không  thể 

không thọ sanh trong lục đạo nơi thế giới này! 

121. Thư gởi cư sĩ Quách Phụ Đình 

 (năm Dân Quốc 21 - 1932) 



Hôm qua nhận được thư, biết lệnh nghiêm đã về Tây trong ngày Hai 

Mươi Tám tháng trước, khôn ngăn cảm khái, than thở. Cố nhiên trong 

đời  trước  lệnh  nghiêm  đã  có vun  bồi,  nên  trong đời  này  tay  trắng  làm 

238

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

nên  sự  nghiệp,  giàu  có  cự  vạn,  thọ  quá  tuổi  “cổ  hy”  (bảy  mươi),  con 

cháu  đầy  nhà,  bình  sinh  ưa  làm  lành  không  mệt  mỏi,  hộ  trì  Tam  Bảo. 

Nếu có tín nguyện sẽ vãng sanh Tây Phương. Nếu không có tín nguyện, 

chắc sẽ sanh lên trời, hoặc sanh trong nhà đại phú quý cõi nhân gian để 

hưởng  đại  phước.  Nhưng  phước  thế  gian  chẳng  thường  hằng,  hãy  nên 

bảo các hiếu quyến đều cùng nhau chí tâm niệm Phật, để mong cụ chưa 

được vãng sanh liền được vãng sanh, đã vãng sanh sẽ tăng cao phẩm vị, 

đấy mới là lòng hiếu có ích. Ai nấy hãy nên bớt đau thương niệm Phật, 

đừng học theo người đời chỉ cốt sướng tai khoái mắt người khác, chẳng 

màng thần thức của cha mẹ có được lợi ích hay chăng? 

Hơn  nữa,  lúc  lệnh  nghiêm  còn  sống  đã  tin  vào  Phật  pháp,  nay  ma 

chay cho cụ, theo đúng lý, hãy nên thuận theo chí của cụ lúc sinh tiền, 

nhất  loạt  đừng  dùng  đồ  mặn.  Phàm  tế  thần,  cúng  linh,  đãi  khách  đều 

dùng món chay, điều này đem so với phóng sanh, công đức càng lớn hơn. 

Nếu chẳng dùng đồ chay thì xong đám tang này, số lượng sanh mạng bị 

giết quá nhiều. Nỡ nào vì bọn ta thể hiện lòng hiếu mà khiến cho cha mẹ 

ta phải kết sát nghiệp với vô số sanh mạng ấy? 

Năm Dân Quốc 13 (1924), tiên sinh Châu Ngọc Sơn mất (vị này từng 

làm Tổng Đốc Lưỡng Giang), con ông là Tập Chi quen biết với Quang, gởi 

cho Quang một tờ cáo phó. Quang khuyên đừng dùng đồ mặn. Do ông ta 

là quan chức có tiếng tăm rất lớn, nếu dùng đồ mặn sẽ chẳng tránh khỏi 

“làm cho cha nở mày nở mặt lại hóa thành gây lụy cho cha!” Thư Quang 

gởi  đến, ông  Tập  Chi  chẳng quyết  đoán, bảo  những người lo việc  bàn 

bạc. Những kẻ lo việc toàn là bọn tham ăn tục uống, đều chẳng tán thành 

dùng  món  chay.  Thiết  lễ  điếu  tang  tại  Thiên  Tân,  [khách  viếng  tang] 

ngồi hơn bốn ngàn bàn. Năm sau, rước linh về đất Hoàn (An Huy): Đến 

Nam Kinh làm lễ điếu tang, tới Vu Hồ (thuộc tỉnh An Huy) lại làm lễ 

điếu tang, về đến nhà lại thiết lễ điếu tang. Con cháu dòng trưởng làm lễ 

điếu  tang  tại  Dương  Châu.  Chỉ  năm  lần  thiết  lễ  điếu  tang  này,  những 

sanh mạng bị giết đã chẳng thể tính nổi số. Chôn cất xong, trở về Thiên 

Tân, có kẻ cầu cơ, tiên sinh Ngọc Sơn giáng đàn, đau đớn oán hận người 

nhà dùng đồ mặn, nói công đức thuở làm quan khi còn sống đã bị tiêu 

diệt hết mà vẫn chưa đủ [để bù đắp cái tội ấy]! 

Tập Chi quá sức hối hận nhưng không làm sao được, muốn lập một 

đại  tùng  lâm  tại  Thiên  Tân  để  chuộc  lỗi.  Đã  chọn  được  cuộc  đất  thỏa 

239

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

đáng  rồi,  gặp  phải  cuộc  chiến  ở  Phụng  Thiên  -  Trực  Lệ199 nổ  ra,  vẫn 

chưa  thực  hiện  được,  chỉ  tìm  cách  kết những  duyên  nho  nhỏ, ngõ  hầu 

người lui tới có chỗ nghỉ ngơi mà thôi. Lệnh nghiêm khá có duyên với 

Quang, cư sĩ cũng có duyên với Quang. Trong lúc này, Quang chẳng vì 

cư sĩ nói chuyện lợi - hại này thì là thiếu sót tình bè bạn. Sợ cư sĩ có thể 

nghĩ là chuyện không quan trọng, khẩn yếu, nên dẫn đầy đủ chuyện của 

Châu Tập Chi để chứng minh. Đối với chuyện làm Phật sự, hãy nên coi 

niệm Phật là bậc nhất; những chuyện khác đều là bày vẽ bề ngoài cho dễ 

coi mà thôi. Trong khóa tụng sớm - tối, Quang đọc tên của lệnh nghiêm 

để hồi hướng trong hai mươi mốt ngày. Do đối với bạn thân thiết, Quang 

đều một mực chẳng làm theo lễ nghi thế tục, chỉ dùng niệm Phật để hồi 

hướng nhằm biểu lộ tình bạn mà thôi!  (Cầu cơ là tác dụng của linh quỷ, trong 

 ấy có khi là thật, nhưng Quang chẳng tán thành cầu cơ, xin đừng hiểu lầm)

122. Thư trả lời cư sĩ Trác Nhân  

 (năm Dân Quốc 16 - 1927) 



Nhận được thư khôn ngăn mừng rỡ, an ủi. Tự phản tỉnh được như 

thế thì trong đời này, thật hiếm mấy ai! Nếu có thể thẳng tiến chẳng lùi 

thì cái đạo của lệnh nghiêm, đạo của Khổng - Mạnh, đạo của Phật, của 

Tổ,  đều  có  thể  đích  thân  thật  sự  chứng  được.  Nhưng  đối  với  đồ  ngọt, 

giòn, béo, nồng vẫn chưa thể buông xuống được, nếu ước theo lý luận 

bên Nho, vẫn chưa là chuyện khẩn yếu lớn lao; nhưng nếu ước theo lý 

luận nhà Phật, đấy chính là làm ác, chứ chẳng phải chỉ là ý ác! Năm Dân 

Quốc thứ 10 (1921), Quang đến Nam Kinh, ông Ngụy Mai Tôn  (làm quan

 Hàn Lâm, lúc ấy đã sáu mươi tuổi)  nói  với  Quang:  “Đối  với  Phật  pháp,  tôi 

cũng tin tưởng, cũng chịu niệm Phật, sách Văn Sao của Sư tôi cũng đã 

đọc  rồi,  nhưng  chưa  ăn  chay  được!”  Quang  nói:  “Người  phú  quý  khó 

quên tập khí, ông muốn ăn chay xin hãy đọc kỹ bài Sớ Quyên Mộ Lập 

199 Cuộc chiến Phụng Thiên Trực Lệ xảy ra hai lần, sử thường gọi là Phụng Trực Chiến Sự, 

hoặc Trực Phụng Chiến Tranh. Lần thứ nhất kéo dài từ ngày Hai Mươi Tám tháng Tư đến 

ngày Năm tháng Năm năm 1922. Phe Tôn Trung Sơn liên minh với các quân phiệt Đoàn Kỳ 

Thụy và Trương Tác Sâm tại Phụng Thiên để triệt hạ thế lực của phe quân phiệt Tào Côn, 

Ngô Bội Phu tại Trực Lệ. Cuộc chiến rất khốc liệt vì phe Tào Côn có đến bảy sư đoàn, năm 

lữ đoàn. Hai bên đều bị thiệt hại nặng nề, phải nhờ các giáo sĩ Tây Phương làm trung gian 

điều đình ngưng chiến. Lần thứ hai xảy ra vào ngày Mười Lăm tháng Chín đến ngày mồng 

Ba tháng Mười Một năm 1924, Trương Tác Sâm đem năm mươi vạn quân từ Phụng Thiên 

kéo sang Trực Lệ rửa hận bại trận lần trước. Hai bên giao tranh khốc liệt tại Sơn Hải Quan. 

Tổn thất nhân mạng, tài lực trong lần thứ hai gần gấp đôi lần thứ nhất. 

240

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Ao Phóng Sanh tại Nam Tầm, hãy đọc nhiều lượt sẽ tự có thể không ăn 

thịt”. Nói lời ấy vào ngày Mười Hai tháng Tám, đến tháng Mười là ngày 

sinh nhật sáu mươi tuổi của ông ta, sợ thương tổn tình cảm người khác, 

ông qua Kim Sơn dự sinh nhật, về nhà liền ăn chay trường. 

Năm sau, lại đề xướng mở chùa Pháp Vân làm đạo tràng niệm Phật 

phóng  sanh,  nay  ông  ta  đã  sáu  mươi  sáu  tuổi  rồi,  nhưng  đối  với  sự 

nghiệp từ thiện chẳng hề tiếc tinh thần, cực lực đề xướng, như lập Viện 

Mồ  Côi,  như  thí  cháo  mỗi  năm,  như  trong  hai  năm  gần  đây,  chiến  sự 

phát  sanh,  ông  đã  thâu  gom  những  người  già  cả,  yếu  đuối,  phụ  nữ  về 

nuôi trong chùa Pháp Vân, dựng mấy chục gian chái cho họ ở, nấu cháo 

cho họ [ăn]. Chiến sự kết thúc, tùy theo họ ở xa hay gần mà cấp lộ phí để 

họ  quay  về.  Lần  đầu  là  hơn  một  ngàn  người,  lần  sau  là  hơn  hai  ngàn 

người. Mỗi ngày ăn cháo xong, dạy họ ai nấy niệm Phật và niệm Quán 

Âm. Ba bốn lần giao tranh, trọn không có một ai bị thương, chẳng một ai 

đổ bệnh, cũng có thể gọi là khó có! 

Các hạ đang độ tráng niên, lại có chí lớn, có thể tự phản tỉnh suy xét, 

tự  trách  lỗi.  Nếu  có  thể  tự  cường  chẳng  ngơi  thì  sống  sẽ  dự  vào  bậc 

thánh, mất sẽ lên cõi Như Lai là điều chắc chắn! Đừng coi đạt được điều 

nhỏ là đủ, đừng nghĩ lỗi nhỏ không ăn nhằm gì! Đừng coi “tự tánh Di 

Đà” là rốt ráo, rồi chẳng niệm đức Phật Di Đà ở Tây Phương, đừng chỉ 

cầu đức Phật thầm gia hộ rồi đối với đức Phật do chính mình cảm được 

trong tâm chẳng sốt sắng tu hành, thì đối với chuyện đạt được ba mối 

đạo như Quang đã nói đó (tức đạo của cha, đạo của Khổng Mạnh và đạo 

của Phật, của Tổ), xin chúc mừng các hạ trước! Hơn nữa, thời thế hiện 

nay đã bại hoại đến cùng cực, nguyên do là vì chẳng biết nhân quả báo 

ứng và giáo dục trong gia đình. Muốn vãn hồi thì hãy nên chú trọng hai 

pháp  này,  nhưng  giáo  dục  trong  gia  đình  cần  phải  chú  trọng  nhất  vào 

nhân quả báo ứng, vì nhân quả báo ứng có thể chế ngự được lòng người. 

Ngoại trừ cách này ra, thực hiện bằng bất cứ cách nào đều là hết thuốc 

chữa, vì tâm  chẳng  thay  đổi thành tốt lành thì  một  pháp vừa lập, trăm 

điều tệ chen chúc nhau nẩy sanh! 

123. Thư trả lời cư sĩ Trần Huệ Tân  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933) 



Công khóa tu trì hãy tùy cơ mà lập, càng đơn giản càng hay. Nếu đều 

là những người tu lâu thì chẳng ngại gì y theo Thiền Môn Nhật Tụng mà 

241

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

niệm. Nếu nhiều kẻ sơ tâm thì bất luận sáng hay tối đều có thể niệm kinh 

A Di Đà, chú Vãng Sanh, rồi niệm Phật. Sáng tối đều như vậy, trong ban 

ngày niệm như vậy cũng được. Nếu không niệm kinh chú thì có thể bắt 

đầu  bằng  kệ  tán  Phật  cũng  được.  Phải  biết:  Tất  cả  công  khóa  đều  lấy 

niệm Phật làm chủ, kinh chú là khách! Biết nghĩa này rồi, lại phải căn cứ 

theo khả năng của thành viên trong Cư Sĩ Lâm để lượng định sao cho 

thích  nghi,  chứ  Quang  làm  sao  có  thể  định  riêng  một  chương  trình  để 

mọi người đều dựa theo được? Tùng lâm trong thiên hạ đều chiếu theo 

Thiền  Môn  Nhật  Tụng,  nhưng  chùa  Tây  Phương  thuộc  xã  Từ  Khê, 

[thành  phố]  Văn  Khê,  sáng  tối  đều niệm  kinh  Di  Đà;  do vậy,  chớ  nên 

luận định một cách chấp trước! 

Điều không thể chỉ có chút ít mà phải [hết sức] khuếch trương chính 

là tông chỉ gồm ba món Tín - Nguyện - Hạnh. Nếu dùng cách tham cứu 

của  nhà  Thiền   “người  niệm  Phật  là  ai?”   thì  chính  là  tham  Thiền  cầu 

khai ngộ, hoàn toàn đánh mất tông chỉ Tịnh Tông. Điều này quan hệ lớn 

nhất, quan trọng nhất. Con người thường hay mạo danh Thiền Tịnh Song 

Tu, nhưng tận lực chú trọng tham cứu sẽ đạt được lợi ích hữu hạn  (niệm 

 đến chỗ cùng cực cũng sẽ khai ngộ), đánh mất lợi ích vô cùng, vì chẳng chú 

trọng tín nguyện cầu sanh sẽ chẳng thể cảm ứng đạo giao cùng Phật. Dẫu 

có đích thân thấy được “người niệm Phật là ai” cũng khó được Phật tiếp 

dẫn vãng sanh Tây  Phương, vì không có cái tâm tín nguyện cầu sanh! 

Lại  chưa  đoạn  Phiền  Hoặc  nên  chẳng  thể  cậy  vào  tự  lực  để  liễu  sanh 

thoát tử. Kẻ ưa ăn nói lớn lối đều do chẳng biết nghĩa này.  Pháp  môn 

Tịnh Độ vượt trỗi hết thảy các pháp môn ở chỗ cậy vào Phật lực; những 

pháp môn khác đều cậy vào tự lực. Tự lực há có thể sánh cùng Phật lực 

mà luận ư? Đấy chính là một mấu chốt quan trọng nhất trong pháp môn 

Tịnh Độ! 

124. Thư trả lời cư sĩ Tống Đức Trung hỏi đốt kinh là công hay tội  

 (năm Dân Quốc 20 - 1932. Đính kèm nguyên thư)  

 Trong  mục  lục  sách vở  của  Phật  Kinh  Lưu  Thông  Xứ  của  Thượng 

 Hải Công Đức Lâm, nơi trang tám mươi ba có nói đến tám công dụng 

 của việc thiêu kinh Kim Cang viết bằng chữ son. Đức Trung cho rằng 

 những hành vi được nói trong hạng mục này trái nghịch ý chỉ đức Phật, 

 công ít, tội nhiều, kính thỉnh đại sư giải thích. 

242

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        



Kinh Phật trọng nơi thọ trì, chưa từng nghe dạy đem đốt đi! Dù bảo 

là đốt đi sẽ có ích cho cô hồn và cho người đã khuất đang được cầu siêu, 

vẫn là chuyện công chẳng bù được lỗi, huống hồ là vô ích! Vì sao nói 

như vậy? Phàm những kẻ thiêu kinh phần nhiều đều thiêu trong dụng cụ 

để đốt giấy vàng mã, tro ấy lại đem bán lẫn với tro giấy vàng mã. Những 

kẻ mua tro đó đem về, gạt bỏ sạch hết tro giấy đi, chỉ giữ lại tro vàng mã. 

Như vậy thì tro kinh chẳng thể không bị quăng vào rác rưởi hay sao? Có 

ai chịu phí công lập riêng một đồ đựng, phía dưới lót giấy thiếc, đặt kinh 

vào  giữa,  phía  trên  lại  bịt  những  tờ  giấy  thiếc.  Đốt  giấy  thiếc,  kinh  sẽ 

cháy theo, do phía trên có bọc giấy thiếc nên tro kinh chẳng đến nỗi bay 

lung tung ra ngoài. Đợi đến khi cháy hết, đã nguội rồi, hốt tro ấy bỏ vào 

trong túi vải mới, bỏ thêm cát sạch hoặc đá sạch vào trong, may miệng 

túi lại. Nếu có thân hữu hết sức đáng tin cậy đem ra biển, hoặc đem ra 

sông lớn, tới chỗ sâu nhất gieo xuống thì chẳng mắc lỗi khinh nhờn. Nếu 

chiếu theo cách đốt vàng mã bình thường, rồi lại còn bán tro giấy, tôi sợ 

rằng mắc tội vô lượng, công chẳng được mấy! 



Phàm làm các Phật sự đều phải làm bằng lòng thành kính thì mới có 

sự cảm thông. Những kẻ thiêu kinh kia chỉ biết thiêu mà thôi, có bao giờ 

nghĩ đến chuyện này? Các kinh Đại Thừa đều khen ngợi công đức biên 

chép, thọ trì, đọc tụng, chẳng hề nghe khen ngợi thiêu kinh có công đức! 

Nếu thật sự có công đức, vẫn chẳng nên duy trì phong tục này; vì rất có 

thể là kẻ vô tri hiểu lầm sẽ chú trọng thiêu kinh, chẳng chú trọng thọ trì! 

Kinh Kim Cang đã thiêu được, lẽ nào các kinh Đại Thừa khác chẳng thể 

thiêu được? Kẻ giàu có nhưng vô tri ắt sẽ tạo nghiệp thiêu kinh vô cùng 

vậy! Chuyện này Bất Huệ hoàn toàn chẳng tán thành, tuy nghe người ta 

nói có đại cảm ứng, vẫn chẳng thốt ra một tiếng nào tán dương, bởi sợ 

tạo thành mối tệ vô cùng! 

Thế gian thường hay đem chú Vãng Sanh viết thành hình tròn, đem 

khắc rồi in ra, đặt tên là Vãng Sanh Tiền, lắm kẻ đem thiêu [tiền ấy] thí 

cho  cô  hồn.  Năm  Quang  Tự  mười  sáu  (1890),  tại  chùa  Long  Tuyền  ở 

Bắc Kinh, vào buổi sáng sớm Quang ra ngoài cửa tam quan, thấy trong 

đống tro giấy và tro vàng bạc của lễ Phóng Diệm Khẩu hồi đêm có một 

xấp giấy Vãng Sanh Tiền dày hai tấc chỉ cháy một nửa. Nếu tôi không 

thấy thì người hầu quét dọn, sợ rằng cũng bị quét vào đống rác luôn! Do 

vậy, biết được rằng: Cái lỗi thiêu chú ấy không chỗ nào chẳng có! Có vị 

Tăng  phóng  Mông  Sơn,  dùng  ngân  phiếu  và  tiền  giấy  kẹp  tiền  Vãng 

Sanh vào  trong,  xếp thành hình  một  đầu  to đầu  nhỏ, đợi  đến khi  Xuất 

243

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Sanh200 sẽ đốt. [Khi lửa cháy] gần tới tay sẽ quăng xuống đất. Trong ấy 

thường  có  chữ  chưa cháy  hết.  Dù  cháy  hết,  tro  ấy  hoàn toàn bị  quăng 

xuống  đất,  há  không  có  lỗi  hay  sao?  Đây  chính  là  điều  chính  mắt  Bất 

Huệ trông thấy. 

Vì  thế,  biết  rằng:   “Một  pháp  đã  lập,  trăm  mối  tệ  chen  chúc  nẩy 

 sanh”  chính là lời chân thật vậy! Phàm mọi chuyện phải lo sao cho lâu 

ngày  về  sau  chẳng  có  điều  tệ  thì  mới  tốt  lành,  thỏa  đáng  được.  Thiêu 

kinh  dẫu  có  công  đức,  chỉ  sợ  do  kẻ  chẳng  cẩn  thận  lo  liệu  thì  chuyện 

công đức đâm ra thành chuyện tội lỗi, huống chi chưa chắc đã thật sự có 

công đức ư? Bất Huệ hiểu biết như thế đó. Đối với bậc đại thông gia thì 

hết thảy vô ngại, pháp nào cũng viên thông, chứ đối với cái trí hèn kém, 

thấy biết nhỏ nhoi của Bất Huệ thì chẳng thể nào như vậy được. Những 

gì Bất Huệ nói chỉ là ước theo phân lượng của Bất Huệ để làm chuẩn mà 

thôi! 

125. Thư trả lời cư sĩ Kim Ích Bình (hai lá thư)



1) Muốn quy y Phật pháp, liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, 

cần phải nên gắng sức trọn hết đạo luân thường. Nếu chẳng thể giữ vẹn 

luân thường,  trọn  hết  bổn phận, dứt lòng tà,  giữ  lòng thành, đừng làm 

các điều ác, vâng giữ các điều lành thì căn bản đã khiếm khuyết, chẳng 

tương ứng với Phật, làm sao có thể được Phật rủ lòng từ tiếp dẫn hòng 

đới nghiệp vãng sanh? Vì vậy, phải nên hiếu với cha mẹ, kính bậc tôn 

trưởng, đối với anh em trai, chị em gái, vợ chồng, chủ tớ mỗi mỗi đều 

phải trọn hết chức trách, bổn phận của chính mình. Đối với những điều 

đã được đề cao đều trọn hết chức trách, bổn phận thì chính là hiền nhân, 

200 Xuất  Sanh  là  một  thuật  ngữ  thường  dùng  trong  Thiền  Lâm:  Khi  chúng  tăng  đến  trai 

đường dùng bữa, vị Đường Chủ hoặc Trụ Trì sẽ lấy ra một ít cơm (gọi là “sanh phạn”) từ 

chén của mình bỏ vào một đồ đựng riêng (gọi là Xuất Sanh Đài hay Sanh Đài) để thí cho Đại 

Bằng Kim Xí Điểu, chúng quỷ thần Khoáng Dã, Ha Lợi Đế Quỷ Tử Mẫu v.v… Chữ “sanh 

phạn” ngụ ý cơm này dùng để nuôi mạng sống của chúng quỷ thần; do vậy, mới có từ ngữ 

Xuất Sanh. Vị thị giả sẽ mang cơm ấy ra phía ngoài trai đường, đặt nơi đất sạch, trong bóng 

râm, đọc kệ Xuất Thực. Sở dĩ phải thí thực cho chúng quỷ thần vì khi đức Phật hàng phục 

quỷ Khoáng Dã, Quỷ Tử Mẫu, đã khuyên các loại quỷ thần ấy không nên ăn máu thịt chúng 

sanh nữa, và hứa khi nào Phật pháp còn tồn tại, Tăng chúng sẽ hằng ngày cúng dường thực 

phẩm cho họ được no đủ. Không hiểu vì lý do gì, Phật giáo Trung Hoa, nhất là tại Hoa Nam, 

lại thêm vào chuyện đốt giấy tiền vàng bạc mỗi khi Xuất Sanh. 

244

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

thiện nhân trong thế gian. Người hiền thiện niệm Phật sẽ dễ cảm được 

Phật. Muốn liễu sanh tử, chẳng thể không chú ý đến luân thường! 

Lại phải nên dựa theo những gì kinh điển Tịnh Độ đã dạy để sanh 

lòng  tin,  phát  nguyện,  chuyên  tâm  niệm  Phật,  quyết  định  sanh  về  Tây 

Phương  ngay  trong  đời  này,  trọn  chẳng  khởi  tâm  cầu  phước  báo  nhân 

thiên trong đời sau. Phật xem hết thảy chúng sanh như con một, hãy nên 

kiêng  giết,  ăn  chay,  yêu  tiếc  sanh  mạng  loài  vật,  dùng  điều  này  để  tự 

hành, lại còn dạy người. Phàm trong gia đình, cha mẹ, anh em trai, chị 

em  gái,  thê  thiếp,  con  cái,  ngoài  là  xóm  giềng,  làng  nước,  thân  thích, 

bằng hữu đều nên nói cho họ biết về lợi ích niệm Phật: Đời này tiêu trừ 

tai chướng, tăng trưởng phước thọ,  mạng chung sẽ được Phật tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương. Gần đây thế đạo loạn đến tột cùng, phàm những 

ai tin Phật, niệm Phật, thường gặp dữ hóa lành. Họa hoạn hiện thời có 

tránh cũng không thể tránh được, có ngừa cũng không thể ngừa! Nếu có 

thể chí thành niệm Phật, sẽ âm thầm chẳng gặp phải tai họa! Có lợi ích 

to lớn như vậy, nỡ nào chẳng cho cha mẹ, anh em v.v… của ta và hàng 

xóm, láng giềng v.v… biết đến ư? Nhưng muốn cảm hóa người khác thì 

chính  mình  phải  thật  hành  mới  được!  Nếu  chính  mình  tuy  niệm  Phật, 

nhưng đối với chuyện giữ vẹn luân thường, tận hết bổn phận, suy nghĩ, 

xử sự phần nhiều chẳng đến nơi đến chốn, sẽ khó thể cảm thông! 

Nay đặt pháp danh cho ông là Tông Thành. Tông (宗) là chủ, Thành 

(誠) là chân thật. Nếu đối với mỗi chuyện ông đều có thể lấy chân thành 

làm chủ thì lâu ngày chầy tháng ai nấy đều nhìn theo [bắt chước] nhau 

làm lành, đấy gọi là  “thành chi sở chí, kim thạch vị khai” (lòng thành

đến cùng cực, đá vàng cũng nứt), huống gì là người đồng loại ư? Hãy 

nên  thường  xem  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Giải201,  Gia  Ngôn  Lục,  Cảm 

Ứng Thiên Trực Giảng. Từ nhỏ đã dạy cho con cái thường đọc Cảm Ứng 

Thiên. Bài văn ấy mỗi ngày đọc dăm ba lượt, tối thiểu phải đọc một lần. 

Đọc suốt cả một đời này, lại đọc sách Trực Giảng, hành theo đó sẽ tự có 

thể dự vào bậc chánh nhân quân tử. 

Quang già rồi, chẳng nên thường gởi thư đến nữa. Muốn xem những 

sách nào, hãy thỉnh từ Hoằng Hóa Xã, đừng thuận tiện gởi thư cho tôi. 

201 A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải Thích là tác phẩm của ông Hoàng Hàm Chi (tự Khánh 

Lan, pháp danh Trí Hải), nhằm chú thích những chữ khó trong kinh và dùng lối văn Bạch 

Thoại “diễn tả” ý nghĩa của những câu kinh vốn được viết bằng cổ văn để người ít thông 

hiểu cổ văn vẫn có thể hiểu được ý nghĩa của kinh văn. Cụ Hoàng Trí Hải viết rất nhiều cuốn 

Bạch Thoại Giải Thích cho các kinh Tịnh Độ. 

245

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Ông chịu hành theo Gia Ngôn Lục, Văn Sao v.v… thì cần gì một hai bức 

thư nữa? Mùa Đông năm ngoái đã in ba toa thuốc cai thuốc phiện, cực 

linh nghiệm, còn toa thuốc trị bệnh sốt rét chẳng tốn một phân tiền mà 

không ai chẳng trị được lành, nay gởi kèm ba trang theo thư, xin hãy bảo 

với hết thảy mọi người ngõ hầu con quỷ gây bệnh sốt rét chẳng làm khó 

người ta nữa thì lợi ích lớn lao thay! 



2) Đã biết hổ thẹn sám hối, cớ sao vẫn hành động y như cũ, ác chẳng 

thấy  giảm,  thiện  chẳng  thấy  tăng  vậy?  Không  có  chi  khác  cả!  Vì  tâm 

chẳng chí thành vậy! Nếu tâm lấy chí thành làm chủ, lẽ nào biết rồi mà 

vẫn cố phạm? Biết mà tâm vẫn cố phạm là vì tâm thật ra chẳng có lòng 

thành khẩn, quyết định đổi lỗi hướng thiện mà ra! Chính ông đã muốn 

làm hiền nhân, thiện nhân thì tự có thể xa lìa tập khí ác. Kẻ chẳng thể xa 

lìa  là  vì tâm  chẳng quyết  định;  nếu hời hợt,  chơi vơi, chần chừ,  khinh 

mạn sẽ khó tránh khỏi quay về đường cũ! 

Từ rày, đừng gởi thư đến nữa, ông chẳng chịu chân thật khắc phục, 

trừ khử lòng riêng tư của chính mình, dù tôi khai thị, rốt cuộc có ích lợi 

chi đâu? Nếu ông chịu sốt sắng tự suy xét tội lỗi của chính mình, cần chi 

tôi phải nói nhiều? Nội hai chữ Tông Thành đã bao quát sạch cả rồi! Con 

người nếu tâm không hư ngụy, chắc chắn chẳng đến nỗi không chịu sửa 

lỗi hướng lành. Ví như ta thật sự biết kẻ nào muốn hại ta, dù hắn có lắm 

lời  ngon  lẽ  ngọt  dụ  dỗ,  chắc  chắn  chẳng  để  hắn  gạt  rồi  giao  phó  tánh 

mạng của ta. Chịu bị lừa chính là kẻ chẳng biết tốt - xấu! Đã có kẻ đối 

đầu lớn lao liên quan đến tánh mạng, sao còn chịu để cho hắn lừa? Đấy 

gọi là “cầu người khác nói ra phương cách mầu nhiệm để bảo vệ thân 

mạng  cho ông” nào có  ích gì đâu?  Vì thế,  chẳng  muốn  nhiều  lượt nói 

dông dài với ông nữa! 

126. Thư trả lời ba vị cư sĩ Tống Lục Trạm, Trữ Liên Tịnh, và 

Trương Tử Tịnh  

 (năm Dân Quốc 17 - 1928) 



Đời  loạn  tột  bậc  chẳng  kham  nói  nổi!  Xét  đến  nguồn  cội,  nguyên 

nhân gần là trong vòng một trăm mười năm gần đây, hết thảy những kẻ 

đọc sách làm quan chỉ biết tập luyện cử nghiệp202, cầu công danh, chẳng 

202 Cử  nghiệp  là  lối  học  chỉ nhằm  mục  đích thi  đậu ra làm  quan,  chú trọng  luyện  tập  văn 

chương sao cho phù hợp với yêu cầu làm bài thi như văn sách, chiếu, biểu, thơ, phú v.v…, 

chứ không chú trọng hiểu ý nghĩa giáo dục của thánh hiền để tu dưỡng bản thân. 

246

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

biết đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục gia đình. Nếu luận đến cái 

nhân xa thì quả thật là do họ Trình, họ Châu đả phá, bài xích nhân quả 

báo ứng và sanh tử luân hồi mà ra! Do trọn chẳng được gia đình khéo 

dạy, lại chẳng biết con người vì sao làm người, lại quen nghe nói “chết 

là diệt mất, trọn chẳng có đời trước, đời sau!” nên vừa gặp gió Âu thổi 

tới, cảm thấy thuyết “phế bỏ lòng hiếu, phế trừ luân thường, không hổ 

thẹn” ấy tự tại vô ngại lắm, bèn nhất trí tiến hành. [Tạo ra] căn bản gây 

lầm lạc cho con người không thể không quy tội về các vị bên Lý Học. 

Quang nói lời này đích xác tột bậc, biện định tột cùng, chứ chẳng phải 

nói bừa đâu! 

Phương kế lúc này là phải sốt sắng đề xướng nhân quả báo ứng, sanh 

tử, luân hồi và giáo dục trong gia đình, nhưng giáo dục trong gia đình lại 

càng cần phải chú trọng đến nhân quả báo ứng! Hai pháp này duy trì lẫn 

nhau,  mới  có  thể  làm  cho  con  cháu  sau  này  chẳng  đến  nỗi  mấy  chốc 

sống  như  loài  thú!  Nếu  không,  dù  có  giáo  dục  cũng  khó  thể  giữ  cho 

chúng nó chẳng bị xoay chuyển bởi thói tà! Nói đến các phương pháp tu 

trì niệm Phật thì trong Văn Sao đã có nêu đủ. Nếu nói rõ sẽ rất tốn bút 

mực. Dù [trong thư này] có giảng cặn kẽ thì cũng vẫn là những điều như 

trong Văn Sao đã nói. 

Nay tôi gởi cho các ông Văn Sao, An Sĩ Toàn Thư, Gia Ngôn Lục, 

Di Đà Bạch Thoại Giải, Quán Âm Bổn Tích Tụng, Cảm Ứng Thiên Trực 

Giảng,  Thọ  Khang  Bảo  Giám,  Cảm  Ứng  Thiên  Vựng  Biên,  Khuê 

Phạm203 v.v…  mỗi  thứ  một  phần.  Nếu  tôi  có  nhiều  sách  sẽ  kết  duyên, 

nhưng vì Văn Sao, An Sĩ Toàn Thư đã gởi đi hết, còn chưa in ra [sách 

mới]. Gia Ngôn Lục một vạn cuốn đã gởi đi hết rồi, hai ba vạn cuốn đều 

chưa in thành sách, chẳng thể gởi nhiều. Do trong Gia Ngôn Lục đã chia 

thành từng đề tài khác biệt, [nên đọc] khá đỡ tốn tâm lực. Mong dùng 

đây để tự hành, dùng đây để dạy người thì chắc chắn sẽ đích thân được 

siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử! 

Nếu muốn tu trì Tịnh nghiệp, phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận, dứt lòng  tà,  giữ  lòng thành, đừng  làm  các  điều ác,  vâng  giữ  các 

điều lành, kiêng giết, ăn chay, bảo vệ, quý tiếc sanh mạng loài vật, tín 

nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Trong là cha mẹ, anh em trai, 

chị  em  gái,  ngoài  là  thân  thích,  bằng  hữu,  xóm  giềng,  làng  nước  đều 

203 Khuê Phạm là một tác phẩm do Lã Khôn biên soạn dưới thời Vạn Lịch nhà Minh, có nội 

dung hướng dẫn giáo dục phụ nữ bồi dưỡng đức hạnh, nêu gương hiền hiếu, giúp chồng dạy 

con, trọn hết bổn phận. 

247

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

dùng điều này để kính khuyên. Bất luận họ có tin nhận hay không, chớ 

nên chẳng làm cho họ được một phen nghe biết! 

Các  ông  đã  muốn  quy  y  thì  nay  đặt  pháp  danh  cho  mỗi  người  các 

ông: Tống Lục Trạm pháp danh là Huệ Trạm, Trữ Liên Tịnh pháp danh 

Huệ Tịnh, Trương Tử Tịnh pháp danh là Huệ Trừng. Nếu có thể đoạn trừ 

vọng  tưởng,  nhất  tâm  chánh  niệm  thì  gọi  là  Trạm  (湛:  trong  lặng),  là 

Tịnh, là Trừng (澄: lắng trong), đấy đều là những đức sẵn có trong tâm, 

chứ  không  phải  từ bên  ngoài  mà  có.  Nếu  tâm  niệm  trần  lao  thì những 

đức Trạm, Tịnh, Trừng sẵn có sẽ bị vọng tưởng khuấy động, biến thành 

những tướng đục ngầu, bẩn thỉu, ô uế. Đầu tháng Ba năm sau, Quang sẽ 

lại sang Thượng Hải để hoàn tất chuyện in sách. Sau mùa Thu năm tới sẽ 

rời khỏi Phổ Đà, đi khắp Đông, Tây, Nam, Bắc để trốn nỗi cực nhọc thù 

tiếp thư từ! Ngàn phần xin đừng tới Phổ Đà, chỉ đọc kỹ Văn Sao, Gia 

Ngôn Lục còn hơn đích thân đến gặp mặt Quang nhiều lắm! 

127.  Thư  trả  lời  Thiếu  Niên  Phật  Học  Xã  thuộc  Phật  Học  Hội  Vô 

Tích

(năm Dân Quốc 23 - 1934) 



Hôm qua nhận được thư và phương án nghiên cứu của quý xã, khôn 

ngăn hổ thẹn. Quang là một ông Tăng tầm thường, chẳng có mảy may tri 

thức  gì,  chỉ  biết  học  đòi  ngu  phu  ngu  phụ  lễ  bái,  trì  tụng  để  cầu  đới 

nghiệp vãng sanh, sao có thể làm vị thầy chỉ đạo cho quý xã được? Còn 

về chương trình đơn giản, duyên khởi đã gởi lần trước, quả thật không 

biết đến chuyện ấy, chắc là do người trong chùa thấy Quang cự tuyệt hết 

thảy, hơn nữa cũng chẳng phải là chuyện khẩn yếu nên đã giao cho Bính 

Đinh  Đồng  Tử204 thâu nhận  rồi  cũng không  chừng!  Quang  tuổi đã  bảy 

mươi, tâm như trẻ nít vô tri, chỉ đợi kỳ hạn chết; ngoại trừ niệm Phật ra, 

không làm chi khác, huống là dám nhận lãnh chức vị cao cả trong quý xã 

để điều trần  ý nghĩa,  tông  chỉ kinh  sách nghiên cứu hòng  [mọi người] 

nương theo tu trì ư? 

Tuy  nhiên,  [quý  xã]  đã  tưởng  lầm  gởi  thư  tới,  tôi  cũng  chẳng  thể 

không  thưa trình sự hiểu biết  của  chính mình.  Thiếu niên  học  Phật thì 

phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận  (tức là thật hành hiếu, đễ, trung, 

204 Theo Dịch Học, hai can Bính Đinh trong Thiên Can thuộc về hành Hỏa. Do vậy, người ta 

thường gọi thần lửa là thần Bính Đinh hay Bính Đinh Đồng Tử. 

248

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

 tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ v.v…), dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều 

ác, vâng giữ các điều lành, tin sâu nhân quả và luân hồi, tín nguyện niệm 

Phật,  cầu sanh  Tây  Phương.  Dùng  những  điều  này  để  tự hành,  lại  dạy 

cho  người  khác.  Hễ  hành  rồi  mà  vẫn  còn  thừa  sức,  sẽ  nghiên  cứu  hết 

thảy kinh luận Đại Thừa và những trước thuật của các bậc cổ đức Nho - 

Thích xưa nay. Lại phải hiểu biết, nắm được cương tông, dùng điều đó 

để  hoằng  dương  sự  giáo  hóa  của  đức  Phật,  tiếp  nối  đạo  của  Phật,  Tổ, 

thánh  hiền.  Đấy  gọi  là   “do  thực  hành  nên  học  rộng,  do  học  rộng  nên 

 hiểu được điều cốt lõi” . Như thế thì chắc chắn sẽ được dự vào bậc thánh 

hiền trong đời này, lâm chung liền sanh vào cõi Cực Lạc. 

Nếu  chẳng  chú  trọng  tận  lực  thực  hành,  chỉ  mong  biết  nhiều,  thấy 

lắm, ắt sẽ đến nỗi kiêu căng, khinh thường mọi thứ, bài bác nhân quả. 

Người như thế thiên tư quả thật đủ để kế thừa người trước, mở đường 

cho người sau học theo, nhưng do bước đầu tiên chưa từng kiểm điểm 

thân tâm của chính mình, từ đấy càng đi càng xa, sai chỉ hào ly, lạc đi 

ngàn dặm, rốt cuộc thành kẻ phá hoại đạo của Phật, Tổ, thánh hiền! Đấy 

chính là chuyện đáng thương xót nhất của những kẻ thông minh xưa nay! 

Chuyện này trong trăm người hết tám chín mươi kẻ mắc phải, khiến cho 

người  khác  phải  đau  lòng  tuôn  lệ!  Quang  học  vấn  quẩn  quanh,  nhưng 

nếu chẳng đem sự từng trải bảy mươi năm dâng lên quý xã, một mai chết 

đi sẽ giống như sống uổng chết phí. Dùng một mảnh giấy này giãi tỏ tấm 

lòng thành, may ra có thể giúp cho quý xã trong chuyện “kế thừa người 

xưa, mở mang đường lối cho người sau”. Cũng nhờ vào công mọn này, 

Quang được sanh về Tây Phương thì cũng là được thành tựu bởi quý xã, 

cảm kích biết dường nào? Trân trọng trao lại lời phó thác, nếu gởi thư 

đến nữa, quyết chẳng trả lời. 

128. Thư trả lời cư sĩ Viên Đức Thường (bốn lá thư)  

 (năm Dân Quốc 22 - 1933 và năm Dân Quốc 27 - 1938. Ông này vốn tên là Lệ Đình) 

1) Trước kia, ông do mê muội tạo nghiệp, may là xưa đã có thiện căn, 

nên do nhân duyên ác bèn được vào trong Phật pháp. Đấy là sự may mắn 

không gì lớn bằng! Nay hãy nên tận lực làm chuyện lành, từ tâm địa thấu 

hiểu, chẳng để cho những ác niệm trước kia nẩy sanh nữa! Hãy nên giữ 

cho  cái  tâm  niệm  Phật  và tâm  tự  lợi  lợi tha  chẳng  hề bị gián đoạn  thì 

sống sẽ là bậc thánh bậc hiền, mất đi trở về Cực Lạc Phật quốc. Đã đọc 

Văn Sao, hãy nên hành theo Văn Sao, cần gì cứ phải hành cho giống với 

người khác? 

249

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

Còn như Đồng Thiện Xã, đàn cầu cơ, tuy cũng mang tiếng là tu thiện, 

nhưng người học Phật chớ nên dính vào! Vì sao vậy? Sợ sẽ bị hiểu lầm, 

tưởng những gì do bọn chúng nói là Phật pháp chân truyền. Ví như mua 

đồ vật, chớ nên cứ dựa xuông theo quảng cáo, cho đó là đúng, phải xét 

kỹ hàng hóa coi xem thật - giả ra sao! Quang già rồi, tinh thần, mục lực, 

công phu đều chẳng đủ. Lại còn bị chuyện tu chỉnh ba bộ Sơn Chí của 

Thanh Lương, Nga Mi, Cửu Hoa bức bách khôn cùng. Hãy nên đọc Văn 

Sao, đừng đến đất Tô, hễ tới chắc chắn sẽ phải than thở “gặp mặt chẳng 

bằng nghe tên vậy!” 



2)  Cơm  Đại  Bi  chớ  nên  chắt  nước.  Nếu  không  quen  nấu  cơm  ráo 

không chắt nước, hãy nên lấy nước cơm ấy để luộc rau, hoặc dùng làm 

nước uống. Phàm những ai nấu cơm chắt nước thì phải dùng nhiều nước, 

tốn nhiều củi. Chất cốt của gạo đều nằm trong nước cơm, lại ngược ngạo 

vất đi, chỉ giữ lại xác gạo, bỏ đi chất bổ! Vừa tổn phước, vừa phí tiền, 

mà sức bồi dưỡng con người cũng ít. Đối với bệnh của mẹ và người em 

họ  thứ  hai  của  ông,  đều  nên  dùng  tâm  đại  Bồ  Đề  để  cung  cấp  cho  họ 

cơm rau Đại Bi suốt một tháng. Nếu bệnh họ thật sự lành sẽ gieo được 

đại thiện căn. Người em họ thứ hai của ông nếu hồi tâm chuyển niệm sẽ 

có thái độ khác hẳn. 

Con người ai nấy đều có thiên lương, nhưng khởi tâm, động niệm, cư 

xử hoàn toàn chẳng thuận theo đạo lý. Ông ta vẫn chê người khác chẳng 

tuân theo đạo lý, còn ông ta thì có đạo lý. Chỉ nội một niệm này đã là 

chỗ thiên lương phát hiện đấy! Đáng tiếc là không ai chỉ điểm, lại chẳng 

phản tỉnh tự trách nên trở thành hạng cuồng ngu. Nếu chịu hồi tâm tự 

vấn, ắt sẽ hổ thẹn muốn chết, cảm thấy trong trời đất không có chỗ nào 

cho ta dung thân! Từ đấy hằng ngày biết là sai trái, hằng ngày sửa lỗi, sẽ 

thành bậc thánh, bậc hiền. Nếu lành được thân bệnh thì tâm bệnh sẽ dần 

dần lành. Hằng ngày ông hãy nên hồi hướng cho ông ta, cầu Tam Bảo 

gia bị. Lại nương vào từ lực của đức Quán Âm và diệu nghĩa của thần 

chú,  ăn [cơm  Đại  Bi]  suốt  một  tháng ắt sẽ  có hiệu  nghiệm  dị kỳ.  Nếu 

bệnh của mẹ và bệnh của người em họ của ông được lành, sẽ làm rạng rỡ 

tổ tông nhiều lắm. So với những kẻ được lên chức, được một tước quan, 

nhưng chẳng thể vì nước vì dân thì khác hẳn một trời một vực! 

Tuy chẳng quen nấu cơm ráo không chắt nước, nhưng lưu tâm làm 

thử sẽ tự biết cách. Đấy cũng là tiếc phước, sống hợp dinh dưỡng nhiều 

lắm! Tại chùa Pháp Vũ ở Phổ Đà, vào năm Quang Tự mười mấy, một vị 

250

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

sư Phạn Đầu205 dù nấu cơm cho một hai trăm người [ăn], vẫn nấu cơm 

không chắt nước. Trong mấy năm, vị ấy đã tiết kiệm củi lửa, mỗi ngày 

chỉ cần một hai gánh củi, lại nấu được nhiều cơm, cơm còn bồi bổ con 

người. Vị Phạn Đầu kế tiếp thường hay chắt cả mấy thùng nước cơm, 

nước gần đầy thùng bèn đổ xuống cống ngầm. Nhà kho, khách đường, 

chấp  sự  đều  chẳng  hỏi  đến.  Đủ  biết  vị  Phạn  Đầu  ấy  mỗi  năm  đã  phí 

phạm củi lửa, nước cơm của Thường Trụ, tội ấy lớn lắm! Mong hãy đem 

nghĩa này nói với hết thảy mọi người, đây cũng là chuyện quý tiếc củi 

lửa, ngũ cốc lớn lao vậy! 



3) Mẹ ông ăn cơm Đại Bi đã có hiệu nghiệm, nhưng chưa đủ để lành 

bệnh thì hãy ăn thêm một tháng nữa, chuyện này hoàn toàn chẳng khó 

thực hiện. Nếu gạo ít thì chẳng ngại gì gởi ít, hễ thuận tiện lại gởi tiếp. 

Còn thái độ của người em thứ hai của ông đã trở thành lương thiện, quả 

thật là do lòng thành của ông cảm được Tam Bảo gia bị! Cổ nhân đã nói: 

 “Chí thành nhi bất động giả, vị chi hữu dã. Bất thành vị hữu năng động 

 giả  ” (Chí  thành  mà  chẳng  cảm  động  được  thì  là  chuyện  chưa  hề  có. 

Chẳng chí thành thì chưa hề có chuyện cảm động được). Ngày hôm nay 

vị Đương Gia mới trở về, đã đưa thư cho thầy ấy coi, ngày hôm sau nữa 

sẽ niệm Phật cho ông. Người già bảy mươi tuổi mắc bệnh nơi chân đã 

lâu,  chẳng  thể  gấp  gáp  mong  cho  lành  ngay  được!  Nếu  ăn  thêm  một 

tháng nữa chắc có thể khỏi bệnh hoàn toàn. Dẫu cho chẳng lành, cũng 

chớ nên nói “lòng thành chẳng có cảm ứng gì, Phật pháp chẳng linh!” 

Đối với người em thứ hai của ông, càng phải nên dùng lòng thành để 

cảm, ngõ hầu tổ tông có được đứa con cháu tốt lành, vinh diệu chi bằng? 

Lời lẽ đăng trong báo ở Vô Tích quá sức phô trương sáo rỗng, người quy 

y gần một vạn, há nên nói là mấy chục vạn? Dẫu thật sự là mấy chục vạn 

cũng nên nói là mấy vạn thôi để khỏi mắc họa bị tiểu nhân nghi kỵ. Cổ 

nhân có sự hàm dưỡng  “tuy có mà như không, có thật mà như dối”, sao

[nhà báo] lại quên tuốt, ngược ngạo phô phang thanh thế trống rỗng vậy? 

Từ rày đừng nên làm như thế nữa! Quang còn chưa lên đến huyện  (huyện 

 Cáp Dương, tỉnh Thiểm Tây) làm sao nhập học ở trường huyện cho được? 

Vào trường học ở huyện hay không, nói chung chẳng khác gì nhau! 

Nhưng  một  đằng  thật,  một  đằng  giả,  chỉ  khiến  cho  người  ta  hổ  thẹn 

không nơi lánh mình, có ích chi chăng? Quang làm người trong cõi thế 

205 Phạn Đầu là một vị chức vị thuộc về Thập Vụ trong tùng lâm, dưới quyền quản trị của vị 

Điển Tọa. Vị Phạn Đầu chuyên lo cơm cháo cho Tăng chúng, cũng như chịu trách nhiệm 

đảm bảo cơm nước, củi lửa đầy đủ, nồi niêu sạch sẽ, bát đũa tinh sạch. 

251

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

không lâu nữa đâu, một mai chết đi, muôn vàn chớ nên truyền bậy điều 

ấy khiến cho người khác nghi ngờ, cười chê! Đối với cha mẹ, sư trưởng, 

Quang chẳng ghi chép một chữ, vì sợ bị hãm trong vực xoáy tiếng tăm 

hư vọng của con người hiện thời, chuốc lấy tiếng dị nghị của người khác. 

Chỉ mong chẳng nhục lây cha mẹ, coi đó là chuyện rạng danh cha mẹ. 

Huống chi người học Phật há có nên giống như trẻ nít ngoài đường ngoài 

chợ cầu xin khắp những người có danh vị tán tụng mới coi đó là hiếu 

hạnh ư? 

4) Soạn bài kệ Hồi Hướng hay lắm, kẻ đứng bên ngoài ắt sẽ chê là 

viễn vông, nhưng thật ra nó tương ứng với tâm của bậc Đại Sĩ, dễ được 

cảm thông. Ấy là vì người ta dùng sự hung ác, ta dùng lòng từ thiện, như 

nước  diệt  lửa,  nhưng  mặt  trời  làm  tan  băng.  Nếu  dùng  tình  kiến  của 

chúng sanh để cầu đảo sẽ trái nghịch tâm của Đại Sĩ, dẫu có cảm thông 

nhưng nhỏ nhoi thôi! Bài kệ như sau:  “Nguyện thử tụng trì thắng công 

 đức, tức mông Đại Sĩ thùy gia bị. Tiêu trừ tự tha túc hiện nghiệp. Tăng 

 trưởng ngã nhân thắng thiện căn. Vĩnh kiếp hằng tồn Đại Sĩ tâm, biến 

 giới thường hành Đại Sĩ sự. Tận vị lai tế tác nhiêu ích, phổ linh hữu tình 

 vô họa hại!”  (nguyện do công đức trì tụng thù thắng này liền được Đại 

Sĩ rủ lòng gia bị, tiêu trừ nghiệp trong hiện tại hay đời trước của ta và 

người, tăng trưởng thiện căn thù thắng cho ta và người. Bao kiếp luôn 

giữ tấm lòng Đại Sĩ, khắp mọi cõi thường làm chuyện của bậc Đại Sĩ, 

đến cùng tột đời vị lai tạo sự lợi ích, khiến cho khắp mọi hữu tình chẳng 

bị họa hại). 

129. Thư trả lời tiên sinh Phí Phạm Cửu  

Mấy hôm trước,  thư  ông  được  chuyển từ núi đến, biết tâm ông mộ

đạo tha thiết, tu trì cẩn thận, khôn ngăn mừng rỡ, hâm mộ, nhưng do bận 

bịu công chuyện nơi đất Hỗ (Thượng Hải), chưa thể trả lời ngay! Ngày 

hôm qua do có việc sang đất Hàng tạm được thong dong, liền viết đại 

khái.  “Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  chẳng  giết,  tu 

 Thập Thiện Nghiệp”  là chánh nhân Tịnh nghiệp của tam thế chư Phật. 

Ông đã hiếu thảo với cha mẹ, tiết kiệm, chất phác, ắt chẳng đến nỗi nhận 

tiền tài phi nghĩa, hạnh ấy, tâm ấy khá hợp với Phật. Nếu lại còn dùng tín 

nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương ắt sẽ được như nguyện. Đã làm 

con người ta, làm cha người khác, hãy nên suy nghĩ ngọn nguồn rốt ráo 

tới  đường  lối  khiến  cho  cha  mẹ  ta,  con  cái  ta  rốt  ráo  được  an  ổn,  há 

252

Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư Từ                                        

chẳng tận lực khuyên lơn cha mẹ và con cái ta cùng tu Tịnh nghiệp hay 

sao? Đây là luận theo phía người thân, nhưng hết thảy chúng sanh đều là 

Phật tử, ta đã biết rồi, nỡ nào chẳng làm cho anh em trai, chị em gái, thân 

thích, xóm giềng, hết thảy những người tiếp xúc ai nấy đều được biết ư? 

Ông  muốn  quy  y  để  mong  vãng  sanh,  há  chẳng  phát  ra  hoằng  thệ  để 

hành sẵn cái đạo tùy phận tùy lực độ người hay sao? 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Mậu, nghĩa là dùng đại trí huệ để 

hành đạo tự lợi lợi người. Cái đạo tự lợi lợi người vừa nói đó chính là 

bảo hết thảy  mọi người đôn đốc luân thường, nghiêm túc trọn hết bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đánh  đổ  lòng  ham  muốn  của  chính 

mình để khôi phục cái lễ, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, 

tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Trong  Văn  Sao  đã  nói 

nhiều lần, nay lại nói nữa, vì sợ có thể là chẳng chú ý, đến nỗi lầm lỡ bỏ 

qua. Do vậy, chẳng ngại gì lại nói nữa! Hơn nữa, thế đạo hiện thời rối 

loạn, bày ra những chuyện chưa từng có. Xét đến cội nguồn, nói chung 

là do trong gia đình không khéo dạy và chẳng giảng nhân quả báo ứng 

mà ra! Thiên hạ chẳng yên, thất phu, thất phụ cùng có trách nhiệm! Chú 

trọng giáo dục trong gia đình và nhân quả báo ứng thì hiền tài tự nhiên 

sẽ khởi lên đông đảo, thiên hạ sẽ dần dần thái bình. Mong ông đối với 

hết  thảy  mọi  người  đều  dùng  lời  lẽ  này  khẩn  thiết  bảo  ban,  đấy  cũng 

chính là đại sự “sống trong cõi trần học đạo (cư trần học đạo), tuy mình 

chưa đắc độ liền có thể độ được người” quan trọng nhất! Mong hãy sáng 

suốt xét soi thì may mắn lắm, những điều khác đã nói tường tận trong 

Văn Sao, ở đây không ghi chi tiết! 

130. Thư trả lời cư sĩ Huệ Đạo 

 (tức Dương Hán Công)  



Thư ông đã nhận đủ cả, những chỗ ông trải qua đều được người tốt 

lành chiếu cố, chính là do Tam Bảo gia bị mà ra. Những đạo lý được nói 

ở cuối thư rất hay. Bí quyết “dùng sự khiêm tốn để thực hiện thành ý” 

nếu  luận  trên  hạng  thượng  căn  thì  được,  còn  đối  với  hết  thảy  những 

người thượng, trung, hạ căn mà luận, hãy nên dùng trí tri, cách vật mới 

là lời luận định khế lý, khế cơ tột cùng. Trí tri và cách vật theo kiểu họ 

Trình, họ Châu đã nói muôn vàn chẳng thể nương theo được! Cần phải 

biết: Trí tri và cách vật chính là căn bản để mong thành thánh thành hiền, 

bởi  tri  kiến  đã  thiên  lệch  sẽ  chẳng  thể  thành  ý  được.  Tri  kiến  bị  thiên 

253



cover_image.jpg
Vﬂn-Quang-\H

Phap-Su-Van-
Sao-Tuc-Bien-

ZjQuyen-Thuongﬂ






